07.09.10

Игорь Владимирович Базиленко

Почему много религий? Как так произошло. Есть определения Августина, Лактанция (благочестивое собрание). Религо – Лиго (связь), ре (восстановление). Религо – восстановление связи. Во многом религия означает благочестие, святость. Вера (глагол Вар – верить (санскрит)). Благочестивый бог – Варуна. Вера, честность, доблесть, праведность. Верой соединяется небо и земля. Под словом небо предки именовали иной мир, в котором вечность, полнота и всемогущество. Понятие о существовании иного мира всегда существовало. Войти в этот мир – обрести качество, полноту и целостность этого мира. Человек вышел в космос, но звезды для человека манящие. Небо – образ недостижимости. Удивительные антиномии – небо находится в нас самих. В глубине души теплится надежда на бессмертие, каждый может умереть в каждую секунду, но каждый живет так, как будто не умрет никогда. Мы живем с жаждой бессмертия. Мы живем в суровом жестоком мире с неугасающим стремлением к любви и единству. Антиномия присутствует внутри нас. Не только одна вера Христова существует на земле. Процентное соотношение самое верное, меняется менее динамичнее. Численные данные религий меняются. Христиан 33,9%: римо-католики 18,5%, протестанты 6,5%, православные 3,5%, англикане 1,2%, прочие христиане (маргинальные протестанты, копты, независимые церкви) 3% - это статистика энциклопедии Британии. Христиане – последователи Христа, которые воцерковленные и невоцерковленные. Мусульмане 18,5%: среди мусульман 83% сунниты, 16% шииты, 1% прочие. Сунна – образец, пример. Сунна – сборник Хаддисов (высказывания или события из жизни Мухаммеда). Считается авторитетным источником для законодательства, бытовой жизни. Шииты не считают Сунну непререкаемым авторитетом – у них есть свой сборник Хадисов – Акбар. Коран Суннитов – 114, у Шиитов – 115 (последняя глава – о брате Мухаммеда Али). Шииты (шии – группа) – шии Али. Большинство стран мусульманского мира – сунниты. Свыше 50% шииты: Иран, Ирак, Азербайджан, Бахрейн.

Безрелигиозные люди – 16%. Они не исповедуют никакой религии, агностики, равнодушно относятся к религиозности и ее проявлениям. Для них духовного вопроса не существует вообще. Индуисты – 13%, из них 70% вишнуиты, 25% шиваиты, 5% неоиндуисты, кришнаиты и т.д. Вишнуиты и Шиваиты отличаются только одним: одни считают первоверховным богом Вишну, другие – Шиву. Вишнуиты – на севере, шиваиты – на юге. Индуизм считается национальной религией (если более 80%, то национальная религия). Буддисты 6% - мировая религия. Среди них 58% направление Махаян (Большая колесница), 38% Хинаян (малая колесница), 4% Алмазная колесница, тантризм. Махаян и Хинаян: Хинаян (спастись могут только монашествующие), Махаян – также и миряне. Атеисты 4% - исповедуют атеизм, скептицизм, неверие, антирелигиозность. Относятся враждебно к любым проявлениям религиозности. Последователи китайских народных религий 4% - поклонение местночтимым божествам, предкам, даосизм, некоторые буддистские элементы. Сторонники новых религий 2%. Это последователи религий 19-20вв. азиатского происхождения, прочие нехристианские синкретические религии. Последователи племенных культов и религий 1,8%. Сюда входят религии, которые исповедуют кочевые народы, поклонение божествам, культ предков, поклонение вождям. Иудеи 0,4%: ортодоксы, реформированные, хасиды. Большинство иудеев живет в США, потом Израиль, Россия, Франция, Англия, Германия, Канада. Деление по этно-религиозному признаку: ашкеназы и сефарды. Сикхи 0,3% (от слова Ученик) – северо-запад Индии 14-15вв – попытка объединения ислама и индуизма. Формально единобожие, поклонение божествам. Они бравые ребята, носят декоративный кинжал, гребень в волосах, короткие штанишки. К имени мужскому – Сингх (лев), Каунф (львица). Шаманисты 0,2% (шаман с эвенкского слова – иступленный). У тюркских народов – кам, обряд называется каманием. Конфуцианство (Кунь цзы – религия и Кунь цзяо – философия – разделение в Китае), здесь имеется ввиду религия 0,1%. В конфуцианство входят не китайские последователи в Северной и Южной Кореи. В Китае нет официальной статистики религий. Конфуцианство в качестве философии приветствуется всяким образом. Бахаиты 0,1% (религия Бахаи) – возникла в середине 19века в Иране, в лоне шиитского ислама. Первоначально учение Бабы, а потом Бахаула (1817-1902гг.). До 1958года управляли общиной его родственники, потом коллегиальное управление. Вселенский дом справедливости на г.Кармиль. Бахаула захоронен у Акры. Эта религия полагает, что обобщает опыт всех религий. Джайнисты 0,1%. От слова Джина – победитель. Махавира, Великий Герой, Джайна был из касты воинов, одновременно возникает с буддизмом на развалинах индуизма. Джайнисты делятся на два направления: Гигамба (одетые воздухом), Шведамба (одетые в белое). Живут в Индии, Бангладеш и Непале. Миряне не могут заниматься землепашеством, занимаются финансово-банковой деятельностью. У монахов только марлевая повязка и метелочка в руках (чтобы не причинить вред никакому насекомому). Синтоисты 0,1% (Каменомичи, каменомиси – так называют сами синтоисты). Камень – сонмище богов. Это политеистическая религия. По-китайски – Шеньдо (путь богов) – отсюда синто. Религия ритуалов, религия запретов. У каждого дома есть каменное святилище с изображениями божков. Каждый умерший за императора потенциально становится богом, ему могут покланяться в домашнем пантеоне. Благодаря буддистам (чайн-буддизм из Китая), в Японии (дзень-буддизм). Дзен стал популярным на Западе. Буддисты создали свой канон, потом синтоисты, смотря на них создали Японские хроники, Коздики и Нихонги. Все это в сказаниях о богах (Ками). Они – дети Аматерасу (богиня Солнца). Внук ее Тенно стал первым японским императором. Поклонение императору – одна из добродетелей. Жрецы храмов спокойно относятся к тому, что когда человек рождается, пусть будут любые обряды, даже могут венчаться в протестантских церквях, также могут быть одновременно и буддистами. Прочие религии 0,2% - 50малых мировых религий, великое множество спиритических религий, Нью-Эйдж, масоны, религиозные братства, квазирелигии, организация объединенных церкве и религий (Горбачев - председатель).

Некоторые правители задавались вопросами множественности религий, создавали новые религии. Вычленили из всех религий нравственный закон, императив: доброе, которое хочу, не делаю… Может забыть о небе, продлить временную жизнь? Это мысли даосизма (отсюда китайская медицина). Большинство полагают, что иной мир есть. Насти – неверующие в существование иного мира (так говорили арийцы). Одно из определений религий – совокупность способов достижения человеком Бога, временным вечным. Религия – попытка установить утраченную связь с Богом. В нашем языке слово вера противопоставляется знанию. Мы не всегда задумываемся в чем источник познания. Человек изучает себя, живую и неживую природу. Если есть Бог, тот как можно изучить Совершенное, Творца. Законы познания бессильны перед Богом. Вера – иная форма отношения, чем знание. Вера требует от человека волевого усилия. Знание объективно, оно познается помимо нашей воли. Бог не может быть познан объективно. Мы познаем, что Он есть, прежде, чем познаем, Что Он есть. Вера как любовь. Познание объекта любви происходит постепенно, с усилением нашего чувства. Творец не может быть познан теми, кого он сотворил. Божественные дела нужно любить, чтобы их познать. Это движение к Богу – жар, вар (вера с арийского). Когда ученые не признают существование Бога, то любой опыт человека приводит к мысли о более возвышенном самообмане. Религиоведение раньше считалось атеистической религией. Чтобы познать Бога, надо в начале в Него поверить. Все люди делятся на тех, кто знает, что Бог есть и Бога нет (любовь к Богу есть или нет). Религии существуют, чтобы помочь человеку узреть Божественный свет (Тоймби – английский историк 20века). В глубокой древности человек обратил внимание, что вера в богов повсеместна. Никто не видел народа без Бога, без молитв и без жертв (Плутарх). Нет ни одного народа, кто бы не почитал богов, одни почитают богов одним образом, другие другим (Артимидор). Цицерон: нет ни одного народа, который бы не признавал, что у него есть бог («О Законах»). Бхагаватгита (доля, удел, богатство, Бог – Бхага, гита – песнь): Вера сообразно суть, суть вера, человек есть проявление его веры суть. Тексты саркофагов 2тыс. до н.э.: сотворил я не забывать о смерти, чтобы совершали приношения богам. Вера для египтянина является божественным даром. Веру предполагали сердцевиной жизни. Робеспьер в 1794году признал официально Бога. 1800г. Наполеон: настоящая мораль не мыслима вне религии, католическая вера подобна якорю. Вторая попытка – большевики в России, но не смогли разрушить веру. 4 из 5 человек определяют себя верующими в Бога. Вера выстояла и быстро восстановила свое влияние в обществе.

15.09.10

В 18веке возникло утверждение, что религия – довольно позднее явление. Шмидт: у примитивных дикарей была всегда вера в единое существо. Воспоминание о былом монотеизме находим у всех народов. Теории безрелигиозности древнейших людей – из этого выходит, что религия должна уйти, чаяние безрелигиозного будущего. Д.Лэборг собрал многочисленные исследования о народах, у которых нет религиозности. Бейки (1866г): у всех у них не встречается никакого понятия о высшем существе. Все эти выводы были опровергнуты более тщательным исследованием. Примитивные дикари не торопились раскрывать свои сокровенные знания. Миклухо-Маклай определил, что у них есть понятие Верховного Бога (это не рассказывалось никому, только спустя несколько лет жизни в их племени). Не существует дорелигиозных народов. 20век дал миру науку о древнем, доисторическом человеке. Из этого были сделаны выводы, что не было безрелигиозного народов. Джеймс прямо указывал: доступные данные к настоящему времени позволяют утверждать, что религия является той же древней, как и само человечество. Британский философ Доусон: как бы далеко не пошли в историю человечества, то не можем найти время или место, где бы человек не знал о душе или о боге. Вопрос: почему все племена и народы испытывают потребность в религиозных переживаниях. В разное время отличали по-разному. В Бхагаватгите: вера – внутреннее качество, человек образован верой. В этом случае вера – черта человеческой личности. Также думали греки и римляне. Цицерон: боги существуют потому, что знание об этом заложено у нас, являются врожденными. Иустин Философ: искра, мысль о чем-то неизъяснимом, насажденном в сердца людей Богом. Ямвлих: врожденное чувство, оно присутствует вместе с заложенными в душе стремлением к высшему благу. Христианские писатели, жившие в то время, когда множество оставались язычниками, не переставали подчеркивать, что все доброе исходит от Бога. Когда человек ощущал свое призвание к вечности, то это не являлось только лишь его заслугой. Переживание Бога – родовая особенность человека, это самое главное, что отличает его от животного. Человек – смотрящий вверх, на небо (древние так определяли). Человек – чело, обращенное к вечности. Дионисий Ареопагит: семена Слова Божия – природа того самого абсолюта, который в нас присутствует. Для христианина было удивительно обнаружить народ, не верящий в Бога. Рим. 14:15. Ориген предостерегал своих единоверцев от разрушения статуй богов. Эти статуи – есть попытка отразить священное. Григорий Богослов: у древних язычников был поиск Бога с жаждой, во всей истории человечества видна рука Божия, ведущая его к истине. Среди христиан всегда находились приверженцы другой точки зрения. Это приводило к нетерпимости, к жестокости.

Католическая церковь определила свое отношение к множеству религий на 2Ватиканском соборе: все люди составляют одну семью, имеют одну природу и происхождение, едина и их конечная цель – Бог; его промышление, благодеяние и стремление спасти простирается на всех людей. С середины 19века на первый план в русском обществе стал выдвигаться вопрос о месте христианства в истории (В.Зиньковский отметил это в работе Апологетики). В начале царствования Александра 2 появляются книги Новицкого («Постепенно развитие древних философских систем в связи с развитием древних религий»), Хрисанфа («Религия древнего мира в их отношении к христианству»). Это было время русского возрождения. Стала популярная история религия Флоренского, Булгакова, Ельчанинова («История религий», 1909). Курсы по истории религий еп. Августин («Руководство…»), Смирнов, Глаголих. Философ князь Трубецкой: твердо убежденный в том, что откровение никогда не престанет быть откровением, я не боюсь отворачиваться от истории («Мнимое язычество и ложное христианство»). При всем неоднозначном отношении к философии С.Булгакова он подчеркивал, что все языческие предчувствия и прообразы не умаляют, а увеличивают смысл христианского богослужения; в язычестве были свои, хотя и темные прозрения («Очерки учения о Православной церкви»). Также пишет: судьба всего внехристианского мира есть неоткрытая тайна, которая открывает от проповеди Христа. Вышеславцев «Значение сердца в религии», «Миф о грехопадении», «Кришнамурти: завершение теософии», Арсеньев «Пессимизм и мистика в древней церкви». Также прот. Шмеман «Исторический путь Православия», Лосский. Главный принцип для всех вышеперечисленных состоял в выявлении подлинных логосов. Не требуется, чтобы отвергали аналогии между христианством и язычеством. Христианство восприняло и сделало своими многие формы языческой религии не только потому, что это общие формы религиозного сознания, а потому еще, что весь замысел христианства в том, чтобы все формы наполнить новым содержанием. Связи с прамонотеизмом церковь никогда не отвергала. Даже естественная религия, само язычество есть извращение чего-то истинного, благого (Шмеман). Лосский: у иудеев и в исламе Бог как личность. Старцам задавали те же вопросы о соотношении христианства и религий. Нектарий Оптинский: премудрость создала себе дом на семи столпах – это православие, но есть и другие дома, там может быть шесть или менее столпов – там есть благодать, когда будут семь, тогда спасутся. Бог желает спасение всем, простой индус спасется. Но кто, кто зная о христианстве, делается йогом, не мыслим. Софроний Сахаров: если они отклоняют нас от видимого пути, тогда воры(«Видеть Бога, как он есть»). «Я говорил вам: Христос и христианство пребывают повсюду, но он не нуждается в нас, чтобы действовать в человечестве. Завет Адама продолжает существовать в архаических религиях. Но язычество забыло Бога живого. Завет Авраама сохранен в исламе, завет Моисея –в иудаизме. Христос обновил завет. Христианство – религия религий» - О. Клеман («Беседы с патриархом Афинагором»).

Религия превратилась для ученых в объект исследования. В связи с секуляризацией появляется сравнительное религиоведение. Мюллер объяснил: самый красноречивый оратор и поэт не смогли бы внятно ответить на вопрос: что есть язык? То же самое относится к религии: кто знает одну, тот не знает ни одну. Опираясь на эти данные, которые собрали религиоведы, Гегель, Фон Гарнак, выяснили, что есть четыре основных подхода в изучении религии: Верующий человек убежден, что его вера истинна, а все остальные ложны. Вся наука религиоведение сводится к тому, что все остальные пророки одержимы бесом. Духовная реальность едина, но достигается различными средствами. Это помогает понять собственную веру, все познается в сравнении. Верующий исследователь может с уважением относиться к другим верованиям. Агностик или атеист творит новую истину, опираясь на критерий нового разума. Неверующий ученый уверен, что все религии – субъективная реальность, проекция неразвитого извращенного ума. Появления любой религиозной формы – заимствование из другой культуры или проявление реакции на окружающую среду. В 19-20вв.: Идеальный, функциональный, феноменологический, структурный подходы.

Идеальный подход. Это философы и богословы, обращают внимание на цели, который объявляются важнейшими, и способы достижения религий.

Функциональный подход. Элемент устройства общества, они пытаются понять, для решения каких задач религия создается. Это характерно для политологов, социологов, экономисты. Юнг

Феноменологический подход. Изучение отдельных феноменов религиозной жизни как явление общих фактов. Они не ищут ответ на вопрос: для чего существует религия? Феноменологу все равно, как цель, он хочет ответить на вопрос: почему в разных культура одна и та же религиозная идея обретает различные формы?

Структурный подход – религия как система сознаний, это некая модель мироздания. Они ищут ответ на вопрос: как создает религия определенную картину мира? Рассматривают взаимоотношения элементов этой умной картины.

Монах времен Антония. Идеалист: чего искал Антоний, какими способами пытался достичь желаемого? Функциалист: какое место раннее монашество занимало в целом? Значение монашеского отшельничества на примере Антония. Феноменолог заинтересуется этим как одной из форм религиозной аскезы, будет сравнивать с другими религиозными формами монашества (индийской, суфизмом). Структуралист заинтересуется мировоззрением этих аскетов, из картиной мира.

19век разделял учение Гегеля по поводу религии. Школа гегельянства рассматривала религию как некую методу окружающего мира. Существенным признаком религии является субъективность. В молитве человек обращается к абсолютной воле, эта воля может внять или не внять молитве. Большинство последователей Гегеля сделали иной вывод: религия не может быть окончательным сознанием человека. Фейербах: любовь к Богу должна смениться любовью к человеку. Конт немало потрудился, чтобы создать культ человека, он разработал особое поклонение науке как религии. Культ человечества не пережил своего создателя. Религиозное отражение действительного мира может вообще исчезнуть (Маркс). Спенсер (британский ученый): магия-религия-наука. Он говорил о магии, как о примитивном представлении о мире, появляется культ умерших, затем к силам природы, природным явлениям. Люди стали подчинить себе не только материальные вещи, но и духовную сущность. Корни любой религии – культы предков. Он повторял мысли Евгимера (древняя Греция) и Соломон: боги всех народов – обожествленные люди древности. Тейлор полагал, что человек сам себе придумал религию, религиозность возникла очень давно из анализа явлений сна, клинической смерти, обмороков. В это время душа способна видеть явления – отсюда возникла идея о бестелесности души. Это тот самый период религиозности – анимизм, мир наполнен различными духовными сущностями. Человек свел различные образы в богов, возник политеизм. Человек пришел к выводу, что есть один Бог. Такого же взгляда придерживался Фройд (Фрейд). Он рассматривал религию как некий коллективный невроз, который помогает вылечить индивидуальный невроз – дело хорошее и положительное. Неслучайно книгу Тейлора в СССР издавали многократно. Таких же взглядов придерживался Джелонс – американский религиовед. Он ввел возникновение религии от тотемизма (пер. его род) – этот род ведет происхождение от какого-то животного. Этому животному надо поклоняться, но убивать только в ритуальном смысле. Стали тотемы от камней, скал, насекомых. В начале 20века думали, что живут в величайшем мире, когда религия заменяется наукой. Фрейзер (1854-1941гг) принял схему происхождения религии из магии в работе «Золотая ветвь» - очень интересная. Человек сам выдумывает себе богов, религия возникает от непонимания действительности. Человек не может отделить собственное сознание от бесчувственного мира, наделяет этот мир своими представлениями. Постепенно магия меняется религией. Убеждение в этом общая беда всего религиоведения. Эрнст Кроу: религия возникла об ошибочных воспоминаниях об усопших – отсюда появляются духи, с которыми общаются при помощи магии, а потом и религии. Мир духов – ментальный мир. Марет: магия возникла от неразмышляющего существа – действия порождали идею. Религия дикарей не столько выдумывается, сколько вытанцовывается. Рид «Происхождение человека и его суеверия» - именует магию и анимизм воображаемыми верованиями. С течением времени влияния Тейлора и Спенсера были восприняты М.Вебером (1864-1920гг) – он был убежден, что религия возникла из попытки овладеть силами природы. Вслед за Вебером Фройд внес свой вклад: религия возникла из синдрома – больной убежден, что меняет реальность, когда думает о ней. Он высказал, что религия возникла из-за чувства вины сыновей, которые убили отца за то, что он владел всеми женщинами. Фройд «Человек по имени Моисей и монотеистическая религия» - доказывал, что Моисей не являлся евреем и никакого отношения к ним не имел.

От магизма к монотеизму – это только мнения, интеллектуальное богоборчество. Причат замечал: похоже им не пришло в голову задать вопрос, что если идея души возникла из облаков, из неразвитого ума дикаря, то как религия смогла прожить тысячелетия и иметь миллиарды последователей? Эндрю Лэнг конкретно также разбивал эволюционистские теории. Гегельянское мировоззрение не подтвердилось научными фактами. Если вера в Отца есть поздний результат человеческих умствований, то она должна быть популярной, но в Австралии эта вера является тайным учением, скрываемой от детей и женщин и белых людей. С конца 50-х годов нигде не говорилось в мировом религиоведении от теории магизм-религия, кроме коммунистических стран.

29.09.10

Семинар по различным типологиям. Темы: 1. Классификация религий Гегеля. 2. Классификация религий Киля. 3. Классификация религий Зибека. 4. --- Фон Гартмана.

Смит Р. «Религия семитов» - монотеизм восточных религий был обусловлен монархическим строем. Политеизм греков и римлян – демократия и республика. Мысль незамысловатая. Небесное – проекция земного. Эта мысль очень живая. Среди египтологов очень часто бытует мысль, что в Египте не могло быть представления о Едином Боге творце до фараона Мину (в это время возникло централизованное государство). Лэнг, Шмидт: народы, у которых полностью отсутствует политическая жизнь, у них у всех имелись четкие представления о едином боге. Религия, как идеологическая основа – начала распространяться с появлением политических наук. Буланш: религия возникает первоначально как культ предков. Этот культ направлялся самим обществом – нельзя было удержать в единстве разросшийся род. Апелляция к общим предкам заставляла горожан смирять свои страсти, идти на компромиссы, формировалась политическая жизнь. Это развил Бюрггейм (+1917) «Первоначальные формы религиозной жизни» 1912г.: Религия – примитивная идеология для сохранения и развития общества. В другом месте: религия – унифицированная система верований и практик, имеющих отношение к священному, это практики, объединяющие в общей морали сообществ, называемой Церковью, всех, кто эти представления разделяет. Мир сверхъестественный не существует, как только в сознании дикаря, ему приписывается высшее сознание перед первым миром. Мысль Бюрггейма была характерна для всех национальных безумств, которыми отмечены все события начала 20века. Бог для него – общество, синтез индивидуальных сознаний. Такое произошло спонтанно. Он надеялся и ожидал, что по мере того, как религии придут в упадок, их место займет общая идеология. Это высказывал и Толстой: русское правительство внушает народу идолопоклонническую религию, просто надо внушить всем простую религию. Сами идеи оказали влияние на целые поколения религиоведов. Харрисон (+1928) – она выявила безусловный факт к единодушному коллективному предстоянию божеству – это экстаз, который выражает социальную структуру. Корнфорд: Религия – стадный гипноз. Первые религиозные верования – представления религиозного сознания, навязанные извне. Марксисты потом уже говорили, что религия навязана вождями. Эти подходы старались совмещать. Л.Левинбрюль подверг критике Бюрггейма за то, что тот утверждал нарочитый характер религии, а по его мнению мышление любого индивида – производного от коллективных представлений. Это некое коллективное бессознательное – это производная культурных институтов. Социальная эволюция откуда берется? Он тактично умолчал. Самое главное его предположение – учение о двух типах сознания. Сознание дикаря, создавшего религию, и сознание современного человека весьма различны. Современные люди – логики, у них все логично, рационально. Религия – продукт коллективного сознания. По мере того, как люди будут уметь, у них будет преобладать логика. Он изобразил дикарей гораздо более суеверными, чем они были. Для него христианство и иудаизм конечно суеверия – принадлежат к мистическому, пралогическому. Он исключал мистическое из культуры. Эта попытка помещала самого автора в категорию дологически мыслящих. Он сам отказался от своей теории.

Бергсон (+1941) предположил, что религия – защитная реакция природы против размывающей силы интеллекта. По его мнению интеллект – специфическое оружие, которое человек приобрел в ходе эволюции – он стал царем природы. В нем таится внутренняя опасность – он приводит к самопознанию личностной конечности с родовым бессмертием, которому интеллект служит, чтобы индивид не утрачивал интерес к жизни – ему дается религия, как средство от разрушающих последствий интеллекта. Религия – не только природой данная для интеллекта, но если дар, то высший дар высшей природы. Не есть ли это Бог? Они придумывали любую теорию, только бы отказаться от идеи Бога. Подобным образом доводит до парадокса измышления Д.Кембола: идея Бога возникла у человека из распространения критически неконтролируемого области сознания характерного для ребенка почитаемого, всезнающего, всемогущего отца. Спричард (африканские племена исследовал) – он относился к таким воззрениям сурово: в них нет ни одного общего теоретического утверждения, которое выдержало бы критику. О современном религиоведении: необоснованные конструкции, неверные интерпретации, это откровенная бессмыслица. «Теория примитивной религии» (на русском в 2004г) – эти ученые в своих теориях выражают атеизм или агностицизм: как объяснить, что везде и всегда люди были глупы, чтобы верить. Могут они найти такую биологическую, социологическую теорию? Тот, кто согласен с реальностью духовных существ, они не были для них иллюзий, неверующий ищет теорию, чтобы объяснить свое неверие и отношение к Богу. Спричард был верующим человеком, был сыном англиканского священства, перешел в католичество. Несмотря на свою стойкую позицию верующего человека он нигде не погрешил против научных фактов.

Направления современного религиоведения: 1. Отказались искать религиозный смысл, религия – проявление жизнедеятельности народа, не интересуясь зачатком религии. Это Лейденская школа, у них есть журнал «Нумен». Опенхейм «Древняя Месопотамия»: человек современности не может понять древний мир, потому что все нынешние цели и идеалы иные. Следует довольствоваться религиозными фактами. Другие – Мувинкель «Религии и культы»: возражал против изъяснения смысла религии. Мы не можем судить вообще индуистов – у совершенно другое представление о мире. Суть этих мнений: в религии нет объекта, к которому стремятся все народы. Религия – средство без цели, это средство не может быть понято через цель. Можно понимать исключительно из самой себя. Боязнь сравнения, сопоставлений – ученые, поступающий так, думают, что цель религиозной жизни иллюзорна и не истинна. Эти ученые стоят на позициях атеизма. Если 19век пытался покончить с религией, то вторая половина 20века тонко стала преследовать религию: вера – сумма субъективных ощущений. Это главный слоган этой школы.

2. лютеранский богослов Ф.Шлейермахер (1768-1834). В своей работе «Речи о религии» он объяснял зависимость человека от Творца. Он показал, что основа религиозного – личное внутреннее переживание человека. Наша смертность, уязвимость, совесть – делает человека человеком религиозным. Сумма этих чувств различно переживается этими людьми. Практически в каждом человеке, в каждом народе есть музыкальный строй. Чувства, которые переживает человек в богообщении, породили религию. Его относят к Теистической школе. В Ведах – Зеаус Питак (Бог творец). В начале 20века его идеи развили американские религиоведы Джейм, Лэнг, Мюллер, Р.Отто, Зедерблем. Этот подход называют иногда историко-биологический. Лэнг: дикие люди, какими бы ошибочными не были их верования, основывались наблюдениями за реальными феноменами. Говоря на нашем языке, у них был собственный религиозный опыт, у них было богообщение. Первоначально – вера в единое Божество (говорил фон Арелли). Недопустимо для религии, что Бога нет. Лэнг: религия – вера в существование Разума, который не зависит от нашего мозга, который может оказывать влияние на судьбу людей и вещей. У человека есть родство с этим Разумом, некая душа, которая продолжает жизнь после смерти. Вера в Бога и вера в бессмертие души. Отто «Святое» (1917г.): религия возникает от благоговения перед Богом. В качестве примера переживания этого святого он приводит место из Библии – путешествие Исаака в Харран (Быт. 28:10-18). Евдокимов П. (+1970): ты един Свят, все человеческое лишь прах и пепел. Святость Бога – Агофания, явление святого – вызывает в человеке трепет совсем иного, это не страх перед неизвестным, но мистический ужас, весьма характерен. Из трепета перед святыней возникло богопочитание. Зедельмен: история религий – лучшее доказательство, что есть Бог. Любой самообман не стал бы всеобщим, рано или поздно обман бы обнаружился, источником веры был Бог. Человек различает магию и религию. Магия по отношению к религии является вторичной. Религия теоретически предшествует магии. Нельзя злоупотребить чем-то, прежде чем это имеется в наличие. Если магия называется людьми коррупцией, то она предполагает нечто, что и важнее этой коррупции – был источник. Доубсон увидел интуицию духовного бытия, он убежден в доопытном, интуитивном познании Бога сердцем. В противоположность атеистам он говорит, что первичное обуславливает вторичное. Достижение вечности – главное, которое определяет и порождает вторичное. Главное для человека то, что он сам считает для себя главным, чему он отдает жизнь, силу. Доубсон: с самого начала общественный образ жизни намеренно направлялся в соответствии с высшими законами жизни, являющимися религией. Секуляризация – относительно современное и совершенно ненормальное движение. На протяжении существенной части человеческого общества религия была силой объединяющей всякой культуры. Религия была попечительницей традиции, воспитательной функцией. Древние полагали, что люди не могут дать себе законы, законы даются свыше. Интуиция первичности Божественного проявляется в жизни. У Солженицина – как вступать в тюрьму (только дух мой и моя совесть остается мне нужными). Это единственное основание – дух и совесть. Брэндон: религия возникает от факта собственной смертности, каждый понимает, что он данник времени, несущего старость и дряхлость. Эти ответы имели основание жизни после смерти, слияние с Богом – Жизнью. Мирчи Эллиаде (+1986) – продолжатель ранних направлений. В США он основал школу изучения религий – стала господствующей. «История религий» - журнал этой школы. Любое религиозное праздненство – в основе опыт живого богообщения. Под его редакцией была подготовлена Энциклопедия Религий: религия – организация жизни вокруг глубочайших проникновений опыта, разнящихся по форме, полноте и ясности и созвучных окружающих культур. Главное в этой школе убеждение, что объект существует не только в человеческом переживании, но и вне его. Во Франции родник Святой Спаситель, вода из него целебная. Рядом с ним были найдены дары времен неолита, вещи времен галльских времен, также и средневековые вещи. Меняются религиозные представления, приходят друг другу на смену десятки поколений, а святыня продолжает почитаться. Может ли ученый пренебречь таким почитанием? Иллюзия ли это? Такое почитание источника – объективный культурный факт, за которым есть духовная реальность. Х.Смитт: религия – не собрание фактов, но собрание смыслов. Можно бесконечно перечислять богов, верования, но если это не дает нам видеть, как люди преодолевали одиночество, горе и смерть, то это перечисление не имеет к религии ни малейшего отношения. Религия, святое, надежда на преодоление несовершенства – проникновение нашего опыта в сферу божественного. 4тыс. лет назад египтянин знал, что память смертная дана человеку, чтобы он не оставлял веру. Суть человека – его вера. Ту же мысль повторяет М.Эллиада. Современные данные разрушили все красивые рассуждения эволюционистов и гегельянцев. Те религиоведы, которые не приемлют объективность бытия Божия, сами не занимаются этим. Современное религиоведение нигде не занимается доказательствами отсутствия Бога, кроме бывших коммунистических стран. Религиозный феномен исследуется сам по себе в русле собственной логики, принимается как реальность. Насмешки над предметом изучаемой веры, сомнение в субъективном религиозном опыте не приветствуется. Научный атеист изучает религию для того, чтобы разоблачать. Изучение истории религий неотделимо от задач борьбы с религией. Современный религиовед таких задач ставить не может.

Часто в религиоведении встречается слово «Символ» (сливать, соединять). Это была дощечка, которой скреплялась дружба. Сами греки стали использовать это слово – знаки отличия, членство в народных собраниях. Скипетр, диодема – символ царской власти – могли символизировать нематериальные чувства и положение. Религия предполагает соединение человеческого с божественным. Символическое изображение этого образа становится необходимым. Божественная сущность никак не может проявить себя в человеческом. Максим Исповедник: священные Тексты говорят не с помощью слов, но через символы и образы. В обыденном сознании символ как знак. Также и актер – только символизирует, например, царя. Шмеман разработал принцип религиозной символизации – символизация эпифоническая: «чем древнее и глубже символ, тем меньше в нем внешней изобразительности, его функция – являть и приобщать к явленному. Символ не столько похож на сущность, но и родственен этой сущности, поэтому может приобщить к этой сущности. В первичном понимании символ – явление и присутствие другого, т.е. реальности, которая в данных условиях не может быть явленной иначе, как только символом. Не вся духовная реальность может воплотиться в символе, он отчасти воплощает, он соединяет реальности несоизмеримые. Явленный эпифанический символ приобщает к реальности только того, кто в эту реальность посвящен и пребывает там. Посвящение, инициация – важнейшая из обрядов для религии». Русским аналогом эпифании могут считаться слова знамения, знак. Оно знаменуется видимым образом. Воинское знание знаменует государство, волю которого исполняет войско. Без явленного символа верующие и религиоведы никак не могут обойтись. В тесном положении с символом стоит некая закрытость, таинственность. Этот религиозный символ имеет некую самозащиту, не открывается случайному человеку. Категории должны быть метафоричны, так как точное название этой сущности просто нет. Все в языке относящееся к нечувственным объектам должно быть метафорой (Мюллер). Флоровский: «ни текст, ни высказывание не можем назвать бессмысленным, если мы не понимаем смысл». Буквальное прочтение метафор – очень опасная и характерная ошибка религиоведов. Мюллер: в самых бессмысленных традициях древности был смысл. Многие из этих традиций, кажущихся абсурдными и отталкивающими, являются прекрасными. Различение точно определения метафоры, фактора и притчи необходимо для верующих.

Культура и культ – слова однокоренные. Не бывает культуры, в основе которой нет культа, нет богопочитания. Различия, которые кажутся современникам, не много. Культура: сельское хозяйство, философия, жизнь, поклонение Богу в основе своей. Культор – человек, который живет жизнью трудовой, творческой, религиозной. За всеми многообразными занятиями, состояниями жизни просматривается единство жизни. Это и есть созидание человека как такового. Доубсон: общество без культуру – бесформенное общество, толпа индивидов. Без культуры, без культа человек становится животным, которое только человекообразное. Деградировавшее совершенство всегда уродливей смотрится, чем неразвившееся совершенство. Даже сражаясь с Богом, человек остается человеком религиозным. Религиозная культура принимает форму, соответствующая тому или иному индивиду. Нет религии без преданий, мифов. Миф – это первоначально слово, речь, рассказ, весть. Затем миф – рассказ о богах и героях. В нашем языке – это чистая сказка, нереальность, вымысел.

27.10.10

Вопрос о том, когда возникла религия

Богословы: религия возникает вместе с сотворением человека. Эволюционисты: вначале возник человек, потом на определенном этапе возникла религия. Библейская хронология условна. Когда по мнению историков возник первый человек? Начинаются хитросплетения науки: современная наука не может дать ответ. Находка Л.Ликки в 60-х годах (Олдувайские горы в Тонзане) – останки существа, которые по особенностям своего строения было близко строению человека и обезьяны, вдальнейшем решили, что оно жило 2млн. лет тому назад. Ликки назвал это существо Люси, а в науке Хомохабиенс. Часть присоединилась к Ликки. Отсюда вывод: все люди пошли из Африки. Это все условно. Многие ученые не согласились с Ликки – останки принадлежат древнему виду обезьян. По мнению скептиков люди жили 700тыс. лет назад. Останки этого первого человека обнаружил Ж.Дебуа на о.Ява в 1890-х. Основных эти две точки зрения. Появляется масса артефактов, их надо выстроить в цепочку.

Этап Мустьерской (Неандертальской культуры) – от 100тыс до 40тыс. лет назад (или от 250-40тыс.). По мнению эволюционистов в этот период возникает религия. Первые вещественные следы религии были обнаружены у неандертальцев (100тыс). 1937год – Окладников в Узбекистане (Кешен-Таш) в пещере обнаружил мальчика – религиозное захоронение. Возникает вопрос: если в будущем найдут религию у питекантропов. Выяснилось, что хомоэректус и хомосапиенс жили в одно и то же время. Антропология современная, которая зависит от атеизма говорит: зачем искать религию у питекантропов. В 1993году Лондонское общество эволюционистов – из-за исков – подавали в суд за то, что обманывали людей (хранили челюсть человека подпиленную – выдавали за переходный период). Существующие атеистические гипотезы не могут сказать, когда возник человек и когда возникла религия. Вопрос когда сложен в современной атеистической науке, а вопрос как вообще не стоит. Религиозная точка зрения: религия потому возникла и существует, потому что есть Господь действующий и человек, способный Его воспринимать.

Три причины возникновения религии для атеистов: 1. Бессилие людей по отношению к природе. 2. Незнание. 3. Страх. Первую причину называют социальной, 2 – гносеологической, 3 – психологической.

 Поклонение единому Богу – сложная религия (так говорят Атеисты) – непонятно, почему единичность труднее множественности? Это нелогично вообще. Какие же религии считаются более ранние? Атеисты называют магию, фетишизм, анимизм. Магия – греч. Колдовство, волшебство. Встречается племя магов еще в зороастризме (маздаизм). Вера людей в наличие у самих себя сверхъестественных возможностей воздействия на природу. Всегда ли магия является религиозной формой? Может существовать без обрядов? В 99 % - магия – религия, 1% - вера в вещие сны, сон – не является обрядом. Главные признаки магии: главный признак – признак цели, девять магий: производственная, лечебная, любовная, военная, вредоносная, защитная, метереологическая, разгадывание тайн прошлого, настоящего, будущего, магия общего назначения (многоцелевая). Производственная – успех производственной деятельности. Она продолжает существовать в современном мире (охотники, рыболовы, скотоводы, новые виды производственной деятельности). У нас есть спортивная магия даже. Особая разновидность – алхимия Египта – получение благородных металлов из неблагородных (а Даосов главная задача была получение бессмертие человека). Лечебная магия (врач происходит от глагола врать – означал много говорить), чтобы излечить от зубной боли, надо произносить заговоры, заговорить зубы (чтобы они не поверили). Врач – тот, кто врал, кто много говорил, заговаривал зубы. Любовная магия – целью ее является заполучить любовь. У современных австралийцев (племя Оранда) есть до сих пор обряды: юноши убивают опоссума, вешают шкуру себе на шею, прячутся в засаде (могут находиться несколько дней), его кормят и поят друзья. Когда она появляется, он пугает ее громким криком – это главный магический обряд – он неотразим после этого обряда в ее глазах. Военная магия – цель: обеспечить собственную неуязвимость. Это древнеарийская традиция: бросился в бой очертя голову – взял меч и нарисовал круг над головой. В русской армии клич Ура – от арийской магии. То же самое делали этруски, кельты, даки – все арийские племена. Они не боялись неприятеля, отдают себя в руки божества. Снимали доспехи – вверяют свою судьбу высшим силам – психическая атака. Традиция сохранилась у казаков – крутят шашками над головой. Вредоносная магия – причинение вреда. У славян – типун тебе на язык. Здесь вне конкурентности древней Вавилон. Защитная магия – целью ее является оградить себя от неприятностей. Отправной точкой всей магии был древний Вавилон. Обряд защитной магии – главное не лечение, а профилактика. Древние финикийцы окропляли борта судна кровью древних животных. В дальнейшем строители заменили на кровь виноградной лозы, потом шампанское. Особая разновидность защитной магии – табу (просто слово Нельзя). Эта разновидность является наиболее распространенной у оккультистов (запрещается здороваться через порог, черная кошка, нельзя вступать в брак в мае). Метерологическая магия – вызвать или удержать нужную погоду. Когда хотели, чтобы пошел дождь, пели песню (Дождик, дождик лей гуще). Мантика – гадание на будущее, прошлое. Германцы убивали пленную девушку, разрезали живот – как вываливаются внутренности. Есть разновидности – гадание по руке (хиромантия), по картам (картомантия), по книгам (библиомантия), по птицам (орнитомантия), по лопаточной кости животного (скаполимантия), по цифрам (арифмомантия), по звездам (астрология), по печени животных (гаруспиция). Магия общего назначения – приносить счастье и удачу всегда и везде. У австралийцев – надо раскрасить тело красками определенного цвета. Магия – не первобытная форма религии, является зримой современностью. Те, кто считает себя специалистами по многим видам магии, называют себя магами, колдунами, а мантики – гадалки, озарение – ясновидящие, лечебная магия – знахари и целители.

Считается, что белая магия помогает людям, а черная – которая людям вредит. Сторонники белой магии называют себя белыми магами. Сторонники черной магии не рекламируют свою деятельности, по большей степени это сатанисты. Известно со средневековья, что колдуны и ведьмы подписывали своей кровью договоры с дьяволом, отдают свою душу, обязуются всячески вредить людям, а тот обещал дать им свою помощь. Одной из обязанности ведьм и колдунов – участие в праздниках Шабаша – поклонение сатаны. Обязательным шабашом – 30апреля-1мая (Вальпургиева ночь). Колдуны и ведьмы добирались в виде мышей, животных, на метлах. Сатана сидел на троне, все у него целовали копыто и зад. Лакомства – некрещеные дети. Возвращались в домой, распыляли порошки и зелья. Сатанисты нашего времени – те, кто законы нарушает, те кто законы не нарушает. Восхваление, обращенное к сатане, не является преступлением. Сатанинские организации существуют во многих странах. Самая большая и влиятельная организация – с 1966года в Сан-Франциско была зарегистрирована Рейганом – Церковь Сатаны (организатор Лавей). С этого времени он объявил о начале сатанинской эры. Теперь руководит совет девяти – главный из девяти – наместник Лавея – Черный папа. Рядовые – ученики, свои общины называют пещерами. Эти пещеры есть в ряде крупных городов в США. Число сатанистов держится в тайне, но в Сан-Франциско – 15тыс. человек. Есть и множество других организаций, которые автономные. 10лет назад завершила работу комиссия Кении – поклонение дьяволу, в итоговом докладе в Найроби: после тщательного рассмотрения, комиссия считает вполне подтвержденными, что в стране существует культ дьявола – умерщвление человека, поедание внутренних органов, сексуальное надругательство… Не так далеко оторвались от средневековья. В России около 20тыс. сатанистов, в Москве – около 20сект. Впервые о сатанистах в России заговорили в 1996году – в Тюменской области ряд необычных убийств (группа юношей были повешены на ремнях, были все друзьями). Когда число жертв перевалило за 30человек, тогда была организована опергруппа. Отец одного умершего нашел план – когда и как будут убивать его сына, это были ритуальные обряды.

Фетишизм. Фетиш (португ. Волшебный колдовской предмет), это вера в существование сверхъественных свойств у живых и неживых предметов. Фетиш – любые предметы и живые существа, которым люди приписывают сверхъестественные свойства, им может стать любой предмет, которому приписывают свойства помогать и т.п. Фетиши были различными (черепа и кости, остатки деревьев, засохшие мухи). Не было идеи образа. В форме человеческих фигурок – идолы, те, кому приносили жертвы. Считается, что фетишизм – такая же категория, что и магия. Где-то 100тыс. лет назад, но он существует и сегодня. Реально существуют люди, это один из видов оккультизма. Главное – признак цели, девять видов фетишей (такие же как и виды магии). Мы забываем об их изначальном значении, не задумываемся об этом. У древних германцев наиболее могущественным фетишом считается самая большая ель в лесу. Зимой они находили эту ель, просили помощи, заступничества, вешали на елку свои подарки, чтобы она им помогала, затем вставали в хоровод, пели и плясали. Из Германии пошли свадебные наряды (а они заимствовали у голландцев). В Эквадоре – фетишом считается уменьшенная голова убитого врага, вынимается череп, засушивают кожу, окручивают ею мешочек с песком, получается голова с кулак. Этот фетиш называется санса. У жителей Тасмании были фетиши лечебные и защитные – ими могут быть косные останки близки родственников. В современный русский язык вошли арабское слово Талисман и латинское Амулет (тоже самое Фетиш). В русском языке: талисман – фетиш общего значения, амулет – защитный фетиш. Считается, что фетишизм более сложная конструкция, чем магия. Магические представления сохраняются внутри фетишизма, в фетишизме магия направлена к определенному предмету. Если люди плясали в магическом охотничьем танце, то просто плясали – движения помогут им. В фетишизме они пляшут для конкретного фетиша. В наше время фетишизм никуда не исчез, существует как особая форма оккультизма. Гуру грандх, Гранд Сахи, Ади Грандх – книга живая, ее даже летом опахалом обмахивали. Тейлор в своей работе «Первобытная культура» - о том, как выбирается фетиш. В доме фетишей валялось на полу множество безделушек и всякого хлама, когда исследователь заглянул в дверь, он увидел старого негра, которые сидел между 20тыс. этих фетишей и творил молитвы. Этому негру и его родственникам каждый фетиш помогал.

Третья категория по мнению специалистов – анимизм (от лат. Душа). Это вера в существование сверхъестественных двойников у человека, животных, растений и материальных предметов. Двойников на русском языке называют душой или духом. «Двойник леса – дух леса». Принципиальной разницы между этими понятиями нет, душа – анима, а дух – спиритус. На протяжении истории очень многие народы изревле считали душу материальной (ткань, тень, кровь). Караибы, танганцы – одно слово для понятия душа и сердце. У западных австралийцев, у малайцев одно и то же слово – душа и дыхание. У папуасов, евреев, арабов – одним словом обозначались душа и кровь. Анимизм возникает от 100-40тыс. лет назад, считается более поздним явлением. В дальнейшем анимизм включил в себя представление о двойнике животных, гор, рек. Наиболее почитаемыми были души предков, поэтому часто его ассоциируют с культом предков. Анимизм существует и сегодня, как особая форма оккультизма. Анимисты не отказываются не от обрядов, не от почитания фетишей, но почитают их не за их собственную заслугу, но за то, что они являются обитанием, жилищем духов-двойников. Современный анимизм существует в двух формах: вера в привидения (привидения – души умерших людей) и вера в возможность общения с двойниками умерших людей (спиритизм). Спириты называют двойников не душами, а духами, ведут беседы с духами великих людей. Вера в привидения распространена среди жителей Британии (призраки обитают более чем в 2тыс. городах Британии – официальное издание). Экскурсоводы рассказывают об истории этих привидения и призраков. Америка – родина современного спиритизма. Он возник в г. Хайдевиль (штат Нью-Йорк) в 1848году – основатели спиритизма Сестры Фокс – эти три сестры уверили всех, что они – медиумы, могут вызывать духов умерших. Медиум – посредник между миром живых и миром усопших. У них появились последователи, все население увлеклось этим делом. Ровно через 40лет 21 октября 1888года они публично признались, что они бессовестно обманывали людей. На этот раз им не поверили. У нас были великие ученые противники и сторонники спиритизма. Основные четыре способа общения: посредством блюдечка, медиума (человек отвечает, что он общается), столоверчения, доски Уия. Эту доску изобрел Исаак Фульт на своей фабрике (Доска Да – по франц. и немецки) в 1992г.

03.11.10

С медиумом проще всего: он сообщает присутствующим, что дух сообщает. Посредством стола один из спиритов задают вопрос, читают алфавит, наклон или стук на определенных буквах. Вывод из такого способа: у людей полным-полно времени. Общение с духами через блюдечко – наносят риску, написан алфавит, духу задают вопрос, все присутствующие кладут пальцы на блюдечко – пока оно начнет вертеться. Доска – когда люди касаются индикатора, он показывает на букву или слова Да или нет, или на цифру. *Алан Пиз «Язык жестов» - какие мысли у человека, как он относится к вам, хорошая книга*. Спиритом был автор Шерлока Холмса – самый известный спирит Англии. Заядлым антиспиритом был великий фокусник Гарри Буддим – в 1919году добился судебного наказания 120медиумам, доказывая, что у них все это фокусы. Во второй половине 19века спиритизм достиг России, пошла мода. Убежденным спиритом был Бутлеров (химик), антиспирит – Менделеев, в 1875году он возглавил комиссию по изучению спиритических явлений. В 1876году итоговое заключение: спиритические явления от бессознательных движений или от сознательного обмана, это есть лжеучение. В эту комиссию вошли известные русские физики Кроевич, Петрушевский, Бортман. *Солженицын статья «Как обустроить Россию*».

Тотемизм. Тотем (племя Аджибе) – Его род. При этом речь шла о каком-либо животном. Мы с этим животным составляем один род. Тотемизм – вера в сверхъестественное родство с определенными видами животных, видами растений и некоторым факторами природы. На всех животных уже не хватало, пришлось искать среди растений и явлений природы. Купер «Последний из Могикан» - была татуировка-тотем черепашка. Его возникновению способствуют две вещи: охота и родственные связи. Наш покровитель – все люди одного коллектива считались братьями и сестрами – возникла мысль, что у людей и животных одни и те же предки. В Австралии в начале 20века у коренных жителей было 21 название родовых коллективов: собака Динго, гусеница, ворон, какаду – 14, 2 – растениями, 5 – клан моря, большого камня. Внутри тотемизма возникло три вида обрядов: изменительные обряды, поедания, уподобления. Извинительные – извинение за то, что его убили. Поедания – получить знание от тотема и силы. Уподобление – стать похожим на этого тотема. В 20веке продолжали существовать обряды у индейцев Шеванезы – у них был олень – они клали убитого, ставили еду, пели и плясали – усладить дух убитого, каждый гладил его и говорил: «Отдыхай, старший брат, мы дали тебе отдохнуть». Они верят, что дух переселяется в новое тело – оленя можно съесть. Обряды уподобления – ношение масок волков, головной убор в виде страусов, прически, удлинение мочек (слоны). Тотемизм сохраняется. остатков его больше в современном индуизме – корова. Умирающий человек может себе обеспечить лучшее переселение, если держит за хвост коровы.

Шаманизм (с эвенгского языка – Иступленный). У тюркских народов – Кам, обряд – камлание. Нужно отличать коммерческий шаманизм и тот, который достался от настоящих шаманов. Шаманизм верит в то, что можно при помощи различных духов получить власть над различными стихиями. Шаманизм – вера родовых коллективов в наличие особых могущественных сверхъестественных возможностей по общению с духами у древнейших служителей культа. У шаманов есть могущественные духи-помощники, благодаря их помощи шаманы могут обеспечить удачу, раскрывать тайны прошлого и будущего, вызывать погоду и т.д. Есть шаманизм везде. Стефансон: если человек (канадский штат Макензи) хочет стать шаманов, то должен запастись духами-помощниками, надо ждать пока умрет шаман или купить духов (150долларов). Лечение больного - приходил шаман, брал бубен, задавал духам вопросы, отвечал на эти вопросы, срывался в крик, доводил себя до исступления, появлялась пена изо рта, падал в обморок и терял сознание. Он приходил в себя, рассказывал, что происходило с его душой – она поднималась вверх, общалась со злыми духами – они похитили у человека душу, бой с ними, победа, отбирали душу больного. Большую часть обрядов совершают мужчины. Использовали истерические припадки, обмороки. В современности такое было, когда человек напрямую мог общаться со злыми духами. В настоящее время – это фокусы. Многие шаманы владеют гипнозом, они могут оказать помощь этим гипнозов. Доктор Беляевский: шаманы лечат психические расстройства. У тех народов, которые сейчас ведут первобытный образ жизни, сохраняется вера в шамана, шаманизм там в полном объеме. Некоторые народы России тоже в шаманизме. Санкт-Петербург: верховный шаман будет лечить всех зрителей ото всех болезней за определенную плату.

Этнические религии

Были религии, которые пережили время: зороастризм, маздаизм. Не ранее 15в – не позже 6века. Больше всего в Индии, общины есть в Иране, Канаде, Америке. Изначально это была проповедь монотеизма, последователи исказили однобожие – в сторону политеизма. Сегодня – политеизм. Посмертное воздаяние – в аду или в раю. Современный – Фреди Меркури (он из парсов индийских). Зороастризм одна из удивительных религий. Авеста была привезена в Европу французом. Александр Македонский выбросил Авесту в море – 12млн. стихов. Сам Зороастр с юга Урала (Архаим) – город 18века до н.э. Деятельность вел на территории Северного Ирана. Был убит в возрасте 77лет – считали его изменником, впервые прозвучала идея добра и зла. До этого – без разницы добро и зло. Он разделил их. Зороастризм до конца не изучен, существует множество версий и направлений самого зороастризма. Это национальная религия, но может стать любой человек.

Джайнизм в Индии в конце 6века. Они проживают в Индии, их около 3млн. человека. Основатель – Джина, Махавира – победитель. Смысл джайнизма: загробная жизнь в буддийском ключе (переселение в другое тело), заключение – высшее блаженство. Основателями этого направления являются представители брахманизма. В 1веке – Шведанвары и Гиганвары – из-за одежды. Существуют экзотикой для туристов.

Конфуцианство. 2век нашей эры. Сторонники религии 300млн. человек. Китай, Северная и Южная Корея. Политеизм. Верховный бог – Тянь. Переселение душ, высшее блаженство для праведников. Два существенных отличия от буддистов: у человека три души. Одна в новое тело, вторая – в мертвом теле, третья – в храме в табличке, на которой написано имя. Высшее блаженство может быть перерождение на небе – превращение людей в Божества. Высший рай – небо –Тянь. Боги эти постоянно находятся в контакте с людьми. В качестве основателя – Кун Цзы. Религия у них – Кунь Дзяо, философия – Кунь Дзя. Конфуций не мог быть основателем – он жил за 700лет до возникновения конфуцианства как религии. Цзы Гун спросил Конфуция, тот ответил: не делай другому того, что сам себе не хочешь. Почтительность сына к отцу, нравственные отношения. Действительно, многие считают, что Конфуций высказал многие идеи, которые вошли в конфуцианство. За добро добром, а за зло – по справедливости. Высокое положение в иерархии – высокая нравственность (положительный момент).

Даосизм возникает почти вместе с конфуцианством в Китае в начале 2века. Дао понятие интересное. С 5века до РХ Китай был разделен на множество царство, культура была разнообразная. Различались север и южный тип. Для севера – конфуцианство: стремление к рациональному. Юг – стихия. Даосизм созрел на Юге, но соединил в себе архаику Юга и стремление к рассудку Севера. Север дал форму, юг – содержание. Постепенно к 4-3вв. появляются ранние даосские мыслители, которые к 1веку заговорили языком философии. Исторический путь даосизма. Первым был Лао Дзы (6-5вв.). Перед тем как уйти из Китая на Запад, решил оставить у начальника погранзаставы изложение своего учения – «Дао де Дзын» - Канон пути и благодати. Лао казался уже тогда фигурой мифической – его имя – Престарелый младенец. Он родился уже мудрым старцем. На рубеже нашей эры его обожествили – он был воплощением великой благодати. Книга его – учение о благодати. Многие ученые: он не мог быть автором – труд написан в 4-3вв. Учение Дао. Единое первоначало всего сущего (Путь). Это понятие дало название даосизму. Два аспекта: именуемый и неименуемый (порождающий и вскармливающий). Последний – благодать. Каждая вещь, доходя до своего созревания, возвращается к Дао. Человек может сходить с этого пути, Дао призывает к возврату к природе – быть проще, выражен этот призыв в понятии У Вей (неделание) – отказ от нарушения собственной природы и природы всего сущего, отказ от эгоистического интереса к субъективной целеполагающей деятельности. Не отрывайтесь от природы. В средние века призывы возврата к естественности – восстание против государства – первые стихийные анархисты. Не нужна ни культура, ни государственные институты. Еще был Джуан Цзы (4-3вв) – концепция уравнивания сущего: мир представлял собой некое абсолютное ровное единство, нет четких границ между вещами, все присутствует во всем, нет абсолютных величин, все только относительно чего-то другого. Все находится в теснейшей внутренней связи и взаимной обусловленности. Учение о бессмертии души и способы его приобретения. Для традиционной китайской культуры это чуждое, сам дух понимался материально – это Цы. После смерти оно рассеивалось в природе. Даосизм унаследовал от шаманизма о множественности душ: души животные (По) и мыслящие (Кунь). Тело – нить, которая связывает их. Смерть приводит к гибели душ. В глубокой древности – средства продления долголетия, возникла вера в возможность приобретения бессмертия через снадобья. Бессмертие тела – от нее бессмертие души. Даосизм не удовлетворился физического продления жизни, истинный должен был преобразить свое тело, сделать сверхчеловека. Тело бессмертного приобретало различные способности: сжимать время, летать, находиться в разных местах. Радикальной трансформации подвергалось сознание – бессмертный должен был реализовывать идею единства в своем сознании. Это небесные бессмертные (восходили на небо), второй тип – земные бессмертные (жили в особых местах – параллельные миры), третий – освободившиеся от трупов (переживали мистическую смерть).

10.11.10

Ритуальная практика даосизма. Путь к бессмертию предполагал особые тренировки – копировали опыт предшественников китайской традиции. Совершенствовать тело надо было больше. Если совершенствование духа ограничивалось медитацией, переживанием Дао, единением с миром, то самое сложное – физические упражнения, сексуальная практика. Внутренняя алхимия, которая тяготила к трансформации тела. Внешняя предполагала создание действующей модели космоса, нужно было создать некий эликсир бессмертия. Сами эксперименты, которые они проводили по обретению философского камня, было с одной задачей – обретение бессмертия тела, попытка обретения души. Для них главное – тело, ведь душа для них – некая материальная часть. Медицина, химия связаны с попыткой создать бессмертного человека, через его бессмертие телесное обрести бессмертие душевное. Здесь главное – вывести суперчеловека, подменить творца. Богоборцы в чистом виде, они создадут более совершенного человека. Вся эта внутренняя алхимия – комплекс запутанных упражнений – трансформация сознания – изменение физического состояния. Обычно называли даосской йогой. У обычной алхимии они заимствовали многое (трудно отличить внешнюю алхимию от внешней – двусмысленные тексты). Последователи внутренней алхимии: микрокосм и макрокосм. Масонство: воздействуя на малое, получаешь большой результат. Поскольку микрокосм тождественен макрокосму, можно создать новое бессмертное тело – колбочку, в которой есть весь набор веществ мира. Особое внимание уделялось системе управления энергией. Есть особые точки, резервуары, поля, чакры. Все это было известно на Руси. Собрали сокровищницу Дао – ценнейший источник по изучению Дао (изучение в 15-17вв.). Монастыри у них возникают после 17века. Изначально их не было, возможно под влиянием буддизма (а эти от христианских монастырей). Сегодняшний Китай без даосизма невозможно понять и объяснить. Сейчас пропагандируется даосизм в Китае – лучше материализм, чем христианство и ислам.

Синтоизм (Каменомич – религия ками) – путь Богов (кит. Синдо). Это национальная религия Японии, испытала сильнейшее влияние со стороны других религий. Здесь сочетание множества концепций, сегодня – примитивная языческая религия, заключающаяся в поклонении духам природных стихий. Ками – некое совокупное представление о божествах, природных стихиях, энергиях, обожествленных людей. Это некая жизненная сила мира. Синтоизм не только политеистичен, но и пантеистичен. Во всем есть частичка ками – все обожествлено. Название путь богов пришло к нам из Китая, а что касается священной литературы, то она возникает очень поздно под влиянием буддизма. Жрецы создали 2книги – Кодзики (хроники древности), появились в 712году, Нихонги в 720году. Буддизм проник в 522году в Японию. В этих книгах повествуется космология. После того, как возникло небо и земля, два божества (Идзанаки и Идзанами – мужское и женское) – стояли на мосту, мужик мутил воды мирового океана, капли упали с копья – образовались острова. После этого они сошли на эти японские острова, создали множество божеств, а также тех, кто будет поклоняться этим божествам. Первоначально был создан только японский народ. Одна из дочерей из них – богиня Аматерасу стала покровительницей японского народа – она была богиней солнца. Внук ее – Тенно стал первым японским императором (тенноизм – поклонение императору). Считается, что произошло в 660г. до н. э. Все императоры напрямую божественного происхождения – от этого Тенно. Император – полубог, с этим связано широкосвязанное поклонение императору. Это чисто японская религия. Считается, что самая лучшая нация, самая-самая – японская. Спасение в синтоизме достигается путем выполнения множества табу. Традиционная чистоплотность, омовение тела – основы религиозной традиции. Это не этническая традиция, это религиозная. Реальная физическая чистота отпугивает злых духов. Это религия жертв, напоминающая ведийскую традицию. Самая важная – жертва саке – рисовой водки. Регулярные ритуалы происходят более чем в ста тысячах святилищ. Камидано – домашнее святилище – невысокая полка с Аматерасу и другими божками, которым поклоняются. Спасение – человек недосягаем для злых духов. В самом синтоизме нет ясной концепции греха и праведности. Тот, кто молится богам, поклоняется духам умерших, уважает людей, тот обретает покой. Буддисты постепенно внедряли свое учение, не отвергают синтоистские божества, их божества стали буддами и ботхисатвами. Многие считают себя и буддистами и синтоистами одновременно. Любой погибший за императора солдат – новое божество. Каждый японец может стать божеством, если будет вести правильный образ жизни. Накануне 2мировой, когда формировали камикадзе (сыновья ками), писали, что этот человек освобождается от всех грехов, воины – святые воины, они становятся божествами, если погибли за императора. Единственный грех – нарушение миропорядка. Этот человек отправляется в страну мрака, ведет тягостное существование в окружении злых духов. Если говорить о современном синтоизме, то люди, неподлежащие японской нации – недочеловеки. Набор общественных и индивидуальных запретов. Основано на мифах, нет свидетельств историчности. Тенноизм уже не так сейчас свойственно японцам, но воинственный круг опять возрождается.

Сикхизм. Представители живут в 20странах мира. Это третья национальная религия индусов (1.джайнизм, 2. Индуизм). Конец 15века нашей эры. Он возник в ш. Пенджап (Пятиречие) – течет 5 речек. 25млн. сикхов. Они полагают, что их религия монотеизм, но множество политеистических элементов. Бог невидим, нет внешности, не может быть изображения. Нет у него и одного имени, множество имен – Сахи (Господи), амар (бессмертный), хари (избавитель), аллах, брахма. У них близки к индусским представлениям, переселения из одного тела в другое, слияние с божеством. Основатель – гуру Нанах. Само название – Сикх – санскр. Шишья (ученик). Гуру они называют верховных учителей. Наиболее 10проповедников. Первым был гуру Нанах, последний – Габинг Синкх (конец 17-начало 18вв). Сейчас заменяет их гуру-книга – написана на языке пенджапи (конец 16в, при пятом гуру Анджуру) – разные названия: Аби Грандх (изначальная книга), Грандх – Сахиб (книга – господин), Гуру – грандх (книга- учитель). Главный храм – в городе Амрица в 16веке – золотой храм, мраморные стелы позолочены. Там хранится оригинал священной книги. Она переводилась на английский язык. (Павлюченко – защитил академическую диссертацию по сикхам). В золотом храме выносят эту книгу, при наступлении зноя ее обмахивают опахалом. Начиная с последнего гуру существует определенная инициация – к имени мужчины (Сикх – лев), женщины – Каур (львица). Хальса – община сикхов. Все члены хальсы должны носить кинжал (керпан), железный браслет (кара), короткие кожаные шаровары (качха), борода и волосы связаны на голове (кеш), волосы под тюрбаном закрепляют канхом. Все члены не должны пить вино, употреблять наркотики, курить. Вступление – осознанные шаг, обряд посвящения проходят взрослые люди. Где-то в 16лет. В самой Индии они едят мясо – более развиты физически, служат в армии, службе безопасности, воинственные. Это синтез ислама и индуизма. Халистан – страна свободных, мечта всех сикхов.

Индуизм

В противоположность других религии у индуизма, который содержит несколько направлений, не было исторического основателя. Индуизм появился благодаря мусульманам – арабы дали это слово. Встретив индуистов у реки Инд – стали называть их хинду – как идолопоклонники. В настоящее время их около 1млрд. человек, проживают большинство в Индии – 85%, также в Непале, Бангладеш. Как возникает индуизм? В 3тыс. до РХ мы встречаем развитую цивилизацию, вереницы городов от Инда до г. Хараима. Первые арии создали эту городскую цивилизацию (3-4этажные дома). Было несколько волн ариев. Богатые пахотные земли в Индии, дошли остатки глиняной посуды, изделия из меди, бронзы и золота. Сохранившаяся символика. Письменных памятников не сохранилось. Современный индуизм развивался из религии древних арийцев, которые пришли второй волной во 2тыс. Сакральная литература – Веды. Санскрит близок к русскому языку. Самый близкий к ним – литовский по словарному запасу. Якоби изучал полное описание Вед, самые древнейшие записи – 4тыс. до РХ. Подробное описание северного сияния, дня, который длится полгода, описание снега, льда (в Индии этого не бывало). Само веды – от глагола ведать – учение, знание. Была сначала одна ветвь. Затем разделилась на три: Ригведа, Ячурведа (Ядьжяведа), Саманведа. Считалось, что человек совмещал в себе ремесленника, воина, торговца. Появились касты, варны – цвет кожи (самые белые и высшие – брахманы: жрецы, врачи, учителя), далее каста кшатри (кхатри): князья, чиновники, воины. Третья – вайшья (вайсья): земледельцы, крестьяне, торговцы, промышленники, мореплаватели. Это три привилегированных касты. Это все вырабатывалось в течение тысячелетий. Передача навыков своим детям. Это все накапливалось и не пропадало. Четвертая каста – Шудра (Судра) – люди свободных творческих профессий: актеры, музыканты, художники, поэты (светские стишки). Отсюда слуги, холопы – они должны были обеспечивать досуг первым трем. Постепенно появилась четвертая веда, собрали всю магию из трех книг – Атхарваведа (атхарван – следит за тем, чтобы огонь не погас).

Ригведа (словознание), Ядьжяведа – подробное описание жертвоприношения (баба Яга у нас приносила жертвоприношение), наше слово идол тоже от этого слова. Саманведа – веда напевов, типа акафистника – она более поздняя по времени. Атхававеда – встречаются древние и поздние элементы (избранные переводы). Сейчас этих вед очень много. Они все разнородные по своем составу (эти 4). Изначально предполагалось, что веды нельзя записывать. Кодифицировать начали ко 2тыс. до РХ. До этого существовала изустно. Вся их сакральная литература: Шрути (услышанная) – откровение; и смрики (запомненная) – Предание. Шрути только первые 3 касты, все веды – к шрути. Также к ним относятся Упанишады (речь, обращенная вниз) – это религиозно-философское наставление учителей ученикам. Также принадлежат сборники брахманас – литература только для брахманов. Есть сборники для аскетов – Араниаки (араниатас) – лесные книги для отшельников. Это все литература Шрути. Есть поэмы религиозного содержания. Поэма Маха Пхара (Большие пхараты – сами арии) – 100тыс. двустиший – описывает историю древней Индии. Сама поэма – литература для любой касты, но внутри есть вставная поэма – Бхагаватгита (песнь Бога). Бог (бхага) – означает доля, удел, богатство.

17.11.10

Она состоит из 24 двустиший, автор – Риши Вальмики. Бхагаватгити – литература шмрути. Риши считается автором Рамаяна – сказ о Раме – библия индусов. Бхагаватгита – знание, переданное в виде диалого, знание через человека Янджума, бог Вишну находился в аватаре Кришна. Рамаяна – произведение смрити – создано в 4веке н.э., состоит из 24000 двустиший – как Рама (в нем жил Вишну) боролся за свою жену Ситу (Лакшни – жена Вишну) – содержание поэмы Пушкина Руслан и Людмила. Царь на севере Индии, было у царя 4 сына – красивые, умные, отважные, самым был Рама – старший. Когда он подрос женился на красавице Сите (борозда – нашли в борозде, когда ритуальные шествия), на о. Ланка (Цейлон) пребывало царство демонов, царь – Раван. Часто эти ракшасы (злые души) совершали набеги на Индию, разрушали алтари и храмы. В одном из набегов участвовало войско в 14тыс. во главе с братом Равана, Рама уничтожил 13.999, один только мог сбежать. На совете пришли к выводу, что Раму одолеть в честном бою невозможно, решили похитить у Рамы жену. Летающая колесница Равана – он прилетел, похитил Ситу в свое царство. Рама решил действовать. В это время Сита сидит на о. Ланка, Равана предлагает ей: либо замуж, или он ее съест. Она в раздумье. Рама собирает войско, как освобождать ее: в войско входят медведи (воспоминание о северной родине), обезьян (обращается к царю Сугрива и его помощник Хамунам в виде обезьян; этот Хамунам хотел съесть Индру – тот ему разбил челюсть), два человека (сам Рама и его брат Лакшман). С о. Ланка стали прилетать перебежчики, среди них был родной брат Равана. Обезьяны построили большой мост – войско перешло. Рама поразил Равану, освободил Ситу.

Пантеон в современном индуизме – 9богов: 1. Верховные боги (Вишну и Шива – сейчас, один – в прошлом, Брахма). 2. Лакшми, Парвати, Сарасвати (жены). 3. Брахман, Ганеша, Кама. Вишну – от слова Все – вездесущий, проникающий во все – верховный бог, охранитель вселенной (которую создает Брахма), помощник людям в решении их проблем – в виде четырехрукового мужчины (палица, чакра и раковина – готовность бороться с силами зла, цветок лотоса – помогать людям). Аватара – нисхождение, земное тело бога. Вместе с телом бог получает и другое тело, душа одновременно остается на небе, вселяется в физическое тело, оно умирает, душа бога возвращается – у Вишну было 9аватар: жизнь в теле рыбы, черепахи, кабана, сфинкса, карлика по имени Вамана, в теле человека Парашурама (темный с топором – воин), человека по имени Рама, в теле Кришны (колесничий Аржуму), в теле Будды. 10 – будет царь на белом коне, который придет в будущем к концу времен.

Все эти Вишну, Шиву, Брахма – позднее развитие. В древности видим первое упоминание о божестве – Диаус Питаку (небесный отец). Новые боги затмили его, он упоминается часто только с Крикиви (его жена), они породили Агни (бог огня), Ушас (Аврора), Агити (бесконечность – она матерь множества богов), Индра и иные. Митра – верховный бог союза, солярный бог западных ариев, управляет солнцем, удерживает небо и землю, контролирует незыблемость. Митра потом спокойно перекочевал на запад – митроизм на западе. Митра и Варуна являлись верховными божествами. Варуна – твореч миропорядка, растянул землю подобно коже, он бог дождя, вслушивается в земные дела, великая правда. Он живет в воде, есть в теле каждого человека, наказывает нарушителей миропорядка (греховность) болезнями в виде жажды. В отношении Варуна большую роль играла молитва, чем жертва. Индра – царь богов, бог грома и молнии, уничтожал всех врагов людей – ракшасов, сражается в драконом Фритрой – спасает землю от засухи регулярно. Эти сущности были малоантропоморфны, уже потом – они все первоверховные, единственные. Вашта – бог творец, Арамати – благочестие и т.д. Множество богов – свойство отдельных богов не отвергались всеми верующими общеплеменного союза. В Ведах многие молитвы повторяются – олицетворение солнца, ветра. Большую логичность при брахманском периоде – свойство магического обряда. Раньше: представления о богах, о загробном мире – молитва играла большую роль, чем жертва. Теперь жертва вынуждает богов совершить то или иное действо, вариант купли-продажи. Поэтому верующие стремятся обладать миром, культу отдается предпочтение. По мере создания арийских государств жрецы начинают переписывать веды, толковать их, создается новое религиозное учение – брахманизм. Верховный жрец – канцлер при царе, советник его. Симфония двух властей, духовному господству помогает деление на касты – кастовое деление уже объясняет в поздних ведах. Брахманом стали уста его, из ног возник Шудра… - из тела Пуруши (мертвый верховный бог) все боги. Весь смысл жизни – совершение обрядов. До 7лет воспитывался дома брахман, после 7лет – отдавали другому брахману, там он учился, помогал, учеба в том – надо было учить отрывки вед, культовая практика. Когда достигал зрелого возраста, позволялось жениться, становился брахманом, в 50лет мог уходить в лесные отшельники вместе с женой. Когда достигал возраста 70лет, отказывался от жены, становился Саниязим – самопожертвование, умирал с голода. В этом заключался путь брахмана. В брахманский период уменьшается значение Индры, даже для победы над Вритрой ему нужна помощь бога молитвы Бариспати – этот бог – покровитель брахманов, помогает одолеть это чудовище. Имя Брахма восходит к понятию брахман – жрец, священная книга для жрецов, молитва, обращенная к создателю, некое абстрактное творческое начало, из которого возникает все сущее. Постепенно развивается понятие о Боге-творце. Из хаоса воды – золотой зародыш – из него появляется Брахма. (На Урале – г. Аркаим). Брахма дели яйцо зародыша на две части: небо и землю, творит огонь, воду, землю, воздух, эфир. Сотворил богов, Веду, звезды, горы, время, моря, людей. Разделившись на мужскую и женскую половину, творит демонов и т.д. Жизнь брахмы – жизнь нашей вселенной. Брахманы посчитали день Брахмы, жизнь Брахмы – 311040000000000 лет. У индейцев другое летоисчисление, у нас пошло от шумеров. У них время было циклично. Только христианство дает людям понятие истории. Тогда же появляются Упанишады – отношение человека к богу, Брахма оказывается всем, все творческое начало Брахмы растворено в мире, он становится Абсолютом, его имя начало употребляться в среднем мире. Атман – дыхание, весь мир существует в этом атмане, даже человек. Дыхание жизни и атман – целое единое. Должно стремиться к божественному состоянию, к полному покою, бесстрастию. Если человек осознает себя атманом, то велик, идет к состоянию человека как бога – это состояние абсолютной святости. Для атмана все едино – и доброе и зло. Естественным остается медитация, человеку этому религия не нужна, живет в непредписании совершать обряды, запредельности достигает свободный человек, который помнит, что его влияние есть на атман – лучше ничего не делать, надо избавиться от действия, карма – закон воздаяния, сансара (странствие души из одного тела в другое) – по закону реинкарнации. Совокупность поступков человека – карма – какова карма, такова и сансара. Вообще это учение о сансаре для простых людей как учение об индивидуальном возмездии за совершенные грехи (пьяница становится змеей, добродетельный человек может стать брахманом). Аскет (саниязин) должен достигнуть состояние тамас – растворение в сущем. Брахманизм постепенно превращался в религию отшельников, был не нужен подавляющему большинству. Сочинение в мыслителях школы Веданты (цель вед) – они восстанавливают цель индов. Человек должен познать вечность атмана, неизменность его, он всегда вместе с брахманом. Это позволит соединиться с Брахманом. Духи жизни не проявляются в аскете, но становится брахманом и растворяется в Брахмане. Другая школа – Санкхья – мир из 25начал – главное – материя. Первична материя. Ей противостоит душа, это как некие слагаемые, которые составляют мир. Материя: сущность, страсть, тьма. Взаимодействие материи и души создает вселенную. Действия материи – порывы, страсти вовлекают в колесо сансары – необходимо достичь полной бездеятельности и безразличия. Отринув последние связи с ведами философы санкхи пришли к тому же – основа брахмана – достижение покоя.

На развалинах брахманизма возникает джайнизм, буддизм и индуизм. Эволюция индуизма. Идейная борьба сектантов против брахманизмов – боги оказались забытыми, а те боги, которых веды говорят кратко и непонятно, выходят на первый план. Вишну, Брахма, Шиву – Тримурти. Брахма творит вселенную из первоначального яйца, не вмешивается в земные дела. Его изображают человекоподобным с четырьмя головами (раньше было пять), ухаживал за своей любимой, которую сотворил, она пряталась от него – он изобрел пять голов. Она согласилась стать его женой. Брахма утверждал, что он является верховным божеством – из огненного глаза Шивы изошел огненный луч и испепелил пятую голову на макушке (или просто отсек ему это). в поздних легендах – Брахма сотворил мир по приказу Шивы или Вишны. Важнейшие боги становятся на ступень ниже этой Тримурти, называются хранителями мира – Лукопалы: Индра, Кубера, Ям и Варуна. Индра починается воинами, как покровитель. Варуна превращается в редко упоминаемое – некий Посейдон. Кубера занимается сансарой, Яма – хранитель царства мертвых. Главное понимание Вишну и Шиву. Вишной назван карлик, который помогает Индру. Шива вообще только упоминается один раз в Яджурведе. Вишну теперь заменяет собой Брахмана. Среди изображений – он лежит на змее Шеш (тот плавает в водах) – творение мира. Наступает ночь – Вишну вбирает в себя всю вселенную. А потом все повторяется. Виншу, в отличии от Брахмы, прислушивается к людям, молитвы актуальны. Кожа его темно-синего или зеленого цвета, обитает на горе Нер, на птице Гаруда путешествует. Из человеческих аватар уже писали. В конце времен является как богатырь Калкин – сокрушает всех неверных, устанавливает царство благоденствия и царства для всех живых. Образ Рамы вобрал в себя много черт Индры. Венец подвига – победа над Раваном.

Культ Вишну дополняется поклонением Шиву – бог-разрушитель, он разрушает весь мир, у него три глаза. Он живет в Гималаях, живет на горе Кайлос, он – аскет. Кама, который считается богом любви, по просьбе Парвати (она влюбилась в Шиву) стреляет цветами, вонзилась Шиву, первое чувство – гнев, испепелил Каму, затем реанимировал и восстановил в прежнем виде. Шива увидел Парвати, влюбился в нее. Шива производит на свет чудовища. Почитатели Шивы уверены, что когда закончится день Брахмы, он будет отвечать за полное уничтожение. Также идея Жизни связана с Шивой – он повелитель плодородия, изображения мужского полового органа. Подобные изображения – главный образ, который изображает сущность Шивы. Когда Брахма и Вишну спорили, кто из них величественный и могущий, перед ними появился фаллос, они забыли про спор – Шива явился перед ними, признали верховным божеством. Весь мир пронизывают его энергии, он создает и разрушает миры. Иногда его супруга Парвати (Дели, Кали) появляется в виде магической силы Шивы, часто танцует на теле самого Шивы, является в облике благодетельной богини Парвати или разрушительная богиня Кали. Почитание ее было связано с культом богини-матери. Дхаги – душители, секта Кали – не пролить ни капельки крови. От брака родился Ваеней (Сканда – бог воров) и бог Ганешь. Кали еще богиня правосудия. Ганеш – бог предпринимательства, удачи. Ганеша с головой слона. Есть пураны, которые рассказывают, как так получилось. У него отвалилась голова – дурной сглаз, поискали, нашли слоненка, приставили голову слоненка. Что касается Камы, то он составил в последствии свою книгу об Искусстве любви – Камасутра. Возникло единое божество Харихара – наполовину как у Шиву, наполовину как у Вишны. Стремление к монотеизму – поклонение Вишведеве – сонмище всех богов.

В индуизме нет иерархии, никаких единых органов единых. Объединяет их корпус священных текстов – смрути и шмрити. Выделяется Бхакти – любовь к Богу – почитание слугой к милостивому хозяину. В духовной жизни индуистов сейчас играют учителя – гуру. Это только брахман, в современной Индии – люди из других каст.

Современный гуруизм - каждый из учителей претендует на то, что только ему известна истина. Гуру – не только посредник, но и нередко воплощение бога. В отличие от ведийского периода, когда храмов не было, сейчас связано с храмом. Главное – восхвалять милость богов, молиться, вход в храм босиком. Часто торжественные процессии, во время которых осыпают статуи этих богов, поливают молоком, маслом и т.д. шиваиты по время почитания пускаются в пляс, хохочут, поют. Есть культ священных мест, животных, озер.

01.12.10

Все живые существа исходят из Вишну – все живое надо уважать и почитать. Особым уважением пользуются змеи, коровы и обезьяны. Величайшая река – Ганг. Паломники по нему путешествуют, туда сбрасывают остатки кремации. Главные священные города: Генарис и Анахабат. Выделяются дни рождения Кришны, Рамы, праздники в честь Ганеша. Первым по праву торжеством – день рождения Кришны (конец июля – начало августа). Верующие устраивают гуляния, веселятся. Это светлый праздник – находится в резком контрасте с праздником Харадж Уджа – шиваисты постятся, самобичуются, наносят себе увечья. Группы отшельников образуют секты (у шиитов – дасте, а у шиваитов – постоянно). Основное – обуздание тела, потом уже и духа. Несколько положений: запрет на ложь, злословие, клевету, сплетни, убийства, кражу, насилие, супружеские измены, не предаваться тщеславию и гордости. На протяжении своей истории индуизм участвовал в политической жизни страны. Вера в то, что павшие на поле боя может пойти сразу к богам – хорошие воины. Из-за религиозных взглядов, которые привели к созданию уже обществ джайнов и сикхов. Часть сикхов занимают экстремистскую позицию – Акали Дал (политическая партия). Лидеры этой партии говорят об отделении штата Хиджан, создание государства Халистан. Вооруженные конфликты, террористические акты. В 70-е года 20в. – премьер-министр была убита. Джайны более мирны по отношению к индусам.

В современной индуизме две тенденции: экуменическая и сектантская. Экуменисты – Кали Рамакришна Парамаханса (1836-1886) – калькуттский гуру. Он утверждал, что все религии безусловно истинны, являются этапом в познании бога. Высшая – все равно индуистская религия. После его смерти организация Миссия Рамакришны – распространение его учения. Ее возглавлял – Свами Вивикананда (1863-1902). Он стал создателем новой религиозной системы, которая представляет некое реальное представление и суть всех религий. Махараджи – тоже от Вивикананды. В экуменизме – индуизм как новая мировая религия. Сектантское направление в деятельности комуналистских организаций – лозунг этнического единства, основанного на единстве религиозном. Истинный индус – индуист. Среди них есть легальные, запрещенные. Официально разрешенная – крупная политическая партия – Бхарати Джанти Парти (БДП). Объединенная партия всех индусов. Раштрия Свая Севах Сан – нелегальная, сражается со всеми, кто за плюрализм, выступают против христиан. В Штате Гуа – 80%христиан. Жители этого штата самые состоятельные, на них нападает РСС. Будет ли религиозное учение ограничено рамками острова Индостан или индуизм может получить распространение за пределами Индии и будет претендовать на роль мировой религии? Трудно представить, что могло бы поколебать индуизм. Выражаются изменения: 1. Идеи западного происхождения проникают в индусское общество проникают. 2. Традиционные правила ритуальной чистоты и нечистоты уже не соблюдаются так тщательно. 3. Наблюдается скрытое изменение индуисских верований, движение к индуизме. Самым современным божеством является Хари Хава (тело наполовину как у Кришны, как у Шивы). 4. Кастовые предрассудки не так развиты. Миграция населения, мобильность, информационные потоки современного мира – трудно проследить, куда направился человек и как себя показывает (к какой касте относится).

Индуизм в принципе не имеет основания опасаться за свое будущее. Это третья религия мира по числу последователей, хотя является национальной религией. Чтобы быть индуистом, надо принадлежать к одной из каст или к подкаст. Индуизм оказывает большое влияние на жизнь своей религиозной философией, практикой (йога). Он означает нечто большее, чем название религии. Хинду – простейшие обрядовые формы, философские, монотеистические формы. Индуизм – индийский образ жизни, со своими верованиями, ценностями, мифами, легендами, это итог долгой и сложной жизни народов Индостана.

*Буддизм*

Он возник в 6веке до РХ. Основателем является Сидхратха Шакьямуни. В мире около 400млн. буддистов. Его 4имени: Гаутама (родовое имя), Сидхартха (личное имя – «выполнивший свое предназначение»), Шакьямуни (мудрец из рода Шакьи), Будда, Будха (просветленный). Со временем родился религиозный рассказ. Родился он в Индии – система реинкарнации. До того, как стать основателем новой религии, у него было 549перерождений. В своих прежних жизнях он был царем, брахманом, торговцем, слоном, дельфином, курицей, рыбкой, крысой, деревом. Причем в некоторых телах он был по многу раз – 58раз царем. Он переродился в тело бога на небе в 549раз, но он решил еще раз родиться в теле человека и помочь людям. В 550раз он родится на севере Индии – там находится пуп земли. Стал высматривать женщину, от которой ему родиться – это была жена царя. Царь Шутходана. Жена – Майи. Когда царица спала под деревом, ей приснился сон: через правый бок вошел в нее белый слон с бивнями. Через 9месяцев она родила мальчика, родила стоя под деревом - вышел через правый бок, сразу стал на ноги, сказал: «я несравненный – это будет мое последнее перевоплощение». В этот момент содрогнулась земля, зазвучала музыка, из неба сияние, упали цветы на то место, где он родился. Прибежали двенадцать животных поклониться. В благодарность люди стали называть года. Когда его принесли в индусский храм (период брахманизма), то статуи богов ожили, сошли, поклонились, потом вновь окаменели. Реально он родился в деревне Лумбини, находится на территории Непала (в 10ти км от Индии). Считается, что родился в 624году до РХ в день майского полнолуния, поэтому каждое майское полнолуние – первое основание (празднуют). Царь считал его своим сыном, на 5день назвали Сидхартха, на 7день умерла мать, отец женился на родной сестре жены. Сестра – Маха Праджапати стала ему мачехой, воспитала мальчика. Еще одна версия - родился в 563году. Все сходятся, что это было в Лумбини. Понятно, что пригласили мудрецов, астрологов, гадателей, чтобы они определили будущую судьбу. Один сказал: либо великим царем, либо бездомным скитальцем. Отец его решил принять все меры, чтобы сын не стал бездомным – создал обстановку, чтобы не знал горе. Ему подарили три дворца. Все слуги носили праздничные одежды, все пели и плясали – больных и стариков удалили. Старался привязать к его земной жизни радости и удовольствия. 4 случайных встречи во время прогулок изменили взгляды и настроения молодого принца. В 16лет его женили на красавице Яшотхара. Оспаривали ее руку многие, она ему была двоюродной сестрой. В этих трех дворцах они проводили время, у него был еще и гарем – 84тыс. женщин. До 29лет он не покидал дворцов и гаремов, не выезжал далеко. Он тайком от отца взял своего друга и слугу Чанна и выехал за пределы царского поместья – 4встречи. 1 – со стариком, спросил у Чанны: что это за существо, тот ему объяснил, кто такие старики, это общий удел всех людей. 2 – больной человек (тело покрыто язвами) – Чанна объяснил ему – все люди могут заболеть. 3 – покойник – Чанна объяснил – все люди смертны. Повернули домой. 4 – отшельник в состоянии медитации – Чанна: он думает, как избавить людей от страдания. Он упрекнул отца, захотел стать отшельником. У него родился сын Рахула (цепи) - но все равно уйдет от дома. Царь распорядился запереть дворец, но ему удалось тайком покинуть дворец, ушел из дома навсегда в поисках смысла жизни. По дороге он встречает нищего, меняется с ним одеждой, прощается с Чанной, отрезает свои волосы цвета меда. Он 6лет странствует, ищет истину, знакомится с философами, духовные поиски, слушает споры, поучения, получает прозвище Шакьямуни, у него уже есть ученики. Он изнуряет себя упражнениями, становится на путь строго аскетизма. Изнурив себя окончательно, он не выдержал искушения, наелся рисовой каши с молоком – ученики отходят от него. В одиночестве сидит под смоковницей, на него находит просветление (в 35лет), воспоминания охватывают его, желания насылаются извне. На самом деле в этот момент явился демон Мар (уничтожающий, отсюда наше слово мор). У демона было 5дочерей, они окружили царевича и стали его соблазнять, но тот не поддался. В секунды тишины после духовного сражения ему открылась вся вселенная, которая несется куда-то потоком Тришны (жажда бытия), который вновь и вновь возвращает к страданиям. Он осознал корень зла и способ борьбы с ним. Нужно отказаться от Тришны – погасить в себе жажду жизни, тогда наступить нирвана. Можно добиться этого отказа от Тришны. С этого момента он стал Буддой – просветленным. День майского полнолуния стал святым днем (день просветления – второе празднование). Местечко – Уруила (теперь Ботхгая – север Индии). Он в местечке Санатх (г. Варанаси) произнес первую проповедь, слушателями были 5 монахов и два оленя. Он произносил потом еще проповеди 49лет, вошли в его общину сын, мачеха, жена, двоюродный брат (притворно принял, чтобы осрамить его). Умер в день, когда исполнилось 80лет. По некоторым данным это в 544году – в восточной части штата Утар Продеш, в г. Касия. Умер от несварения желудка (дочь кузница накормила его свиными лакомствами). Умер в позе льва. Перед смертью говорил хорошие слова своему ученику Ананде – не плачь, все люди смертны. Последние слова ко всем: стремитесь к спасенью. Другой вариант: заботьтесь ревностно о вашем спасении. Последующие годы – годы славы. Он странствовал по Индии, росла его Санкха (община). Когда он пришел в качестве известного учителя к себе домой, увидел царство разрушенное, отец потребовал включить пункт в его учение: если есть один сын, то чтобы монахом не был. Отец так и умер брахманистом. День смерти совпал с днем рождения и просветления – майское полнолуние – почитается как трижды святой день. В мае 2006году – 2550 лет перехода в нирвану. На шесть частей его тело, закопали в разных частях Индии, поставили ступы – надгробия. Зуб Будды один человек сохранил – сейчас хранится на о. Цейлон (в средневековье, возможно, католики уничтожили его).

*В. Похлебкин «История водки».*

Основу своего учения он изложил в виде 4 благородных истин: 1. Жизнь есть страдание. 2. Причина страданий – желание. 3. Чтобы избавиться от страданий, надо избавиться от желаний (центральная истина), от Тришны. Какова норма избавления от желаний (порочные и естественные). 4. Надо выполнять рекомендации Будды.

Восьмеричный путь: 1. Нужны правильные взгляды, свободные от суеверий, 2. Правильные возвышенные мудрые мысли. 3. Правильная доброжелательная правдивая речь. 4. Правильные честные и чистые действия. 5. Правильные усилия по самовоспитанию и самообладанию. 6. Правильное поведение (отказ от причинения страданий). 7. Правильное активное изучающее внимание. 8. Правильное сосредоточение (глубокая медитация, размышление над судьбами жизни). Это и есть Дхарма – мировой закон, который освобождает от кошмара существования. Остались алмазы после его смерти: 1. Будда, 2. Дхарма (его учение). 3. Санкха (община). Восьмеричный путь – ничего нового нет. Заратустра: правильные помыслы, правильные речи и правильные благородные дела. Первоначальный буддизм существовал в том виде, в котором его трактовал сам Будда: стремление избавлений от страданий, стремление к Нирване. Океан имеет вкус соли, а его учение – вкус к спасению. Навсегда надо избавиться от перевоплощения в мире, он проповедовал Дхарму (нельзя исправить ни жертвами, ни упованиями на богов, только правильный образ жизни – разрушение Дхармы, выход из колеса Сансары). Первоначально только один способ – монашество. Он быстрее приводил человека к осознанию иллюзорности мира. Сознание наше не цельно, не едино, состоит из множества Дхарм, из множества образов. Дхармы – основа всего, возможно воплощение в кого угодно. Надо успокоить дхармы, влиться в Нирвану («угасание»). Сансара (Странствие, блуждание). Нирвана выше полной свободы, выше блаженства, полного спокойствия. Достигнуть можно только в образе человека. Будды достигают еще при жизни. Полная нирвана – панинирвана после смерти. В первоначальном буддизме не было учения о богах, владыках. Будда: боги существуют как то, что порождено нашим сознанием – напоминал материализм. Все боги подвержены действию дхармы. Воплощение в бога может быть хуже, чем воплощение в человека (только человек может достигнуть нирваны). Основные божества буддизма были индуисские. По мере распространения число богов увеличивалось, не отрицал он этих богов. В числе обязательных для выполнения организаций буддисты рекомендуют Панчишива (пять заповедей): не убивай, не воруй, не развратничай, не лги, не употребляй возбуждающих напитков.

О расколах. Два основных направления – Махаяна (большая колесница) и Хинаяна (малая). Это произошло в 1веке н.э. Махаяна: большинство – могут попасть в нирвану и рядовые верующие. Хинаяна – только монахи. В 11-12вв. буддизм был вытеснен из Индии, в Индии сейчас их менее 1%. В конце 14-начало 15вв. – в результате откола от Махаяна – третья конфессия – Ламаизм (лама), сами называются Гелюппа (школа добродетели). Более двухсот направлений конфессий. В Японии в 6веке он раскололся. В конфессии Цзы – 80тыс., там много конфессий. Буддизм преобладает в 8ми странах мира. Хинаяна: Камбоджа, Тайланд, Лаос, Шри-Ланка, Мьянма, Цейлон. Махаяна: Вьетнам. Буддисты-ламаисты: Бутан, Монголия. Относительно много в Кореях, в Японии. Буддист в форме ламаизма в России: Тува, Калмыкия, Бурятия. В Туву в форме махаяны в конце 11века, в конце 17века утвердился ламаизм. Калмыки, которые раньше были на территории Монголии и Китая, приняли в конце 16века, потом попросили Михаила Феодоровича – на Нижнюю Волгу – на Европейской территории. Во второй половине 18века присоединили забайкалье – присоединили бурят (в 17веке к ним пришел ламаизм). Именно бурятская республика является главным центром – Иволгонский дацан – центральное управление. Буддисты подарили ламаистам сотни священных книг – на языке Пали (1веке). Все книги – Типитака (три корзины). Первоначально записывали на пальмовых листьях. Набралось три корзины. В 1веке их перевели на санскрит – трипитака. Это высказывания Будды и его учеников. Только в 1веке на Шри-Ланке записали. Ламаисты в повседневном богослужении пользуются другими книгами – на тибетском языке: Ганжу и Данжу. Ганжу – отровение (трипитака на тибетском), Данжу – толкование (сочинение видных богословов 1-9вв). В Ганжу – 108, Данжу – 225. У них – 333священных книги.

Космологические воззрения. Миров существуют неисчислимое множество, они в группы. Плоский диск земли, который лежит на воде, над ним простирается воздух, над ней – Акаша (воздух), гора Меру, окруженная семью хребтами, разделяющими семь морей. Все взято из зороастризма (семь территорий, семь стран). Основание горы Меру погружено в самое большое море – там располагаются 4континента. На поверхности земли обитают люди и животные, под землей – демоны, у которых огромное чрево, глотка как угольное ушко – ненасытные (туда воплощаются чревоугодники, сребролюбцы, мшелоимцы). В подземных глубинах – Ад, в котором 8пещер. На горе Меру живут демоны и некоторые боги. На самой вершине – мир богов, царь – Индра Шакра, еще выше – 6небес, где боги живут в воздушных дворцах. Земля и небеса – сфера желаний, боги даже стремтся к исполнению желаний. Высшие – 20миров бога Брахмы – Брахмалоки: сфера у которой есть форма (16миров, небес) и бесформенная (4неба), кто попал в бесформенную – тот в нирване. Различные состояния сознания – это просто воплощение сознание. Вопрос об их реальности и нереальность просто их не интересует. Сансара существует вечно, а вселенная может рождаться и погибать. Махакалька – время вселенной (1млн. лет). Наше время – Буддакалька – в течение этого времени появится Майтрейя – ждут опять прихода Будды.

09.02.11

*Масонство*

Обладали знание – оно настолько сложное, что может быть передано только особым верующим. Это знание – эзотерическое. Внешнее знание для всех верующий – экзотерическое. Это деление очень древнее. Восходит к Древнему Египту. Жрецы, которые создали тайное учение о едином боге Ра, воплощением которого были все другие боги, основали мистерии – таинства, обрядовые церемонии, во время которых каждый неофит проходил обряд инициации. Они создали алхимию (аль кимия – земля – так называли свою страну). В древнюю Грецию попали эти мистерии и эти знания. Родилась там традиция зашифровывать тайны в архитектурных сооружениях – общество дельфийских архитекторов. Эта корпорация строителей стала формой для будущих эзотерических обществ. Это пригодилось после того, как христианство стало государственной религии в Европе. Гностики развивали древние учения египетских и греческих ассоциаций. Стали преследоваться все общества, которые практиковали это. Масон – каменщик. Франк-масон – свободный каменщик. Предполагают, что масонство из трех: 1. Цеха средневековых строителей, которые берегли и сберегали традиции общества дельфийских архитекторов. 2. Средневековые еретические движения, которые развивали гностическое учение (богомилы, катары, вальденсы). 3. Рыцарские сообщества, ордены, которые возникли во времена крестовых походов. Они поддались влиянию восточной культуры, тайнам суфийских учений, переродились, начав заниматься алхимией (занимались рыцари и алхимики-ученые). Внедрившись в католическую церковь, разлагали церковь изнутри. Дважды римские папы пытались сокрушить этого врага. Первые раз в 13веке, когда альбигойцы захватили южную Францию, стали преследовать католиков – была долгая религиозная война. второй раз в начале 14века, когда Филипп Красивый и папа Климент 5 ликвидировали рыцарский орден тамплиеров.

Тамплиеры (1118-1312) – от понятия Храм. Орден был основан французскими рыцарями – Гуго Па*е*нский (Паганси – язычник) с благословения патриарха, Бернарда Клервосского (обосновал идею для христианина взять меч в руки). Внимание к этому ордену всей христианской Европы. Название получили от места жительства, Болдуин 2 подарил им часть дворца вблизи Храма Соломона, официальное название – Бедные соратники Христа и Соломонова Храма (бедные соратники иерусалимского храма). Потом перебрался в Акру (бывшая Птолемея, Сен-Жандарк), там просуществовал 104года, перебрался на о. Кипр – 21год, затем попытался утвердиться во Франции, где и нашел свою кончину. По уставу собора в Труа (папа утвердил): члены давали монашеские обеты целомудрия, воздержания, нестяжания, обет борьбы с мусульманами, защиты Гроба. Время их должно было проходить в молитве или в войне. Жили в общежитии, все действия с разрешения начальства. Никакой собственности не дозволялось иметь, не иметь украшения. Жизнь полагалась самой строгой. Помимо рыцарей (милеты) были и другие: клирики (духовные), служащие (оруженосцы, ремесленники), друзья ордена (донаты и облаты – благотворители, спонсоры). В рыцари принимались только представители известных фамилий, служащие – буржуа, а спонсоры – любые. Донаты – предводители, облаты – кандидаты в донаты. Они не жили в общежитии, давали только некоторые обеты. Все имения их относились к орденским, пользовались теми же привилегиями: освобождения от налогов. Духовники были у благотворителей из числа клириков. Клир получил важную привилегию – изъятие из местного епископата, подчинение напрямую Папе. Весь орден оказался независим от духовных и светских властей. Он представлял собой независимое начало, подчинялся только Папе. Внутренняя дисциплина были первоначально высокой. Генеральный Капитул – главный собор, реальной властью обладал Конвент (совет знатнейших рыцарей под председательством магистра). Избирался капитулом. Власть магистра была огромна, был высшим военноначальником ордена. Папы стали разрешать туда принимать даже отлученных от церкви. Знать ордена из Маршалов (высшие военноначальники), Рецепторы (следили за моралью и нравственностью), Контуры (заведовали отдельными отраслями: завхоз, территориальные области). Кроме них были казнохранители. Во главе провинции был Контуром, глава общежития – младший Контур, они были везде. Первоначальным занятием было защищать и конвоировать паломников, заботиться о больных по примеру госпитальеров. Госпитальеры во многом испытали влияние тамплиеров, исправили свой устав.

Поначалу был передовой орден, прославились мужеством, дисциплиной. Белый орденский плащ с красным крестом. Сдаваться в плен было запрещено, пленных не выкупали за редким исключением. Огромные пожертвования, они очень скоро стали богачами, имения умножались по всей провинции. В конце 13века было уже 40тыс. комент (имений ордена). В 1191году у Ричарда Львиное Сердце они купили о.Кипр (за 100тыс. золотых, внесли 40%), начали грабить население, киприоты подняли восстание. От 9,5тыс до 10тыс. мануаров – богатое убранство оружия и одежды. Последний магистр ордена Жак Мале, захватил казну в 150тыс. золотых и множество серебра – для нагрузки потребовалось 10мулов. Доходы Франции составляли 80тыс. лир, а доходы ордена в три раза больше. Орден прославился своей жадностью, они играли роль банкира всех крестовых походов. Все богатства шли на роскошную жизнь рыцарей, которые славились уже своим развратом. Общее число от 30 до 40тыс. человек.

Определенные политические права. Александр 3: орден изъять из церковной юрисдикции. Орден никому не подчинялся, кроме своего магистра. Тамплиеры между тем по ходу дела занимали важные почетные должности при дворах многих правителей Европы. Имели вес повсюду. Огромную поддержку им давали папы, они видели в нем средство борьбы со светской властью, оказывали папам помощь. Скоро стал возбуждать против себя жалобы и упреки богомольцев и паломников – стали ходить слухи об их развращенности, об измене делу Христову. Пруц (немецкий исследователь): нравственная развращенность ордена от ереси, которая проникла в орден: смесь люциферианства и альбигойства. Внутренним содержанием могло быть только увеличение богатства и силы. Политика ордена очень рано начала принимать такой характер (Жуль Луазиер: проникновение ереси туда нужно относить к временам, близким к основанию). Костяк ордена составило южнофранцузское дворянство (катары и вальденсы), выражали идеи в своей практической деятельности. Принцип подчинения низов верхам привело к тому, что развратный человек под именем послушания мог повести куда угодно. Его деятельность вредит христианскому деланию. Фендель: постыдные интриги ордена повредили христианству, политическая виновность ордена. Исход 2крестового поход 1140год – предательство тамплиеров. В своих отношениях с мусульманскими владыками они руководствовались только своими выгодами. Они заключали сепаратный мир, с другой стороны не присоединялись к договорам. В 1154году сын египетского султана, которые принял христианство, бежал к крестоносцам. Они его продали султану за 60тыс. золотых, тот его казнил. Когда король Амальрих начал переговоры с ассасинами, то тамплиеры прервали переговоры, захватили парламентеров и убили их. Король постарался сам примириться с тамплиерами. В 1269году принц Эдуард задумал пойти против мусульман, орден предупредил об этом мусульман. С падением королевства Иерусалимского они сблизились с мусульманскими владыками. Существование ордена утрачивало всякий смысл – неплохо бы этот орден и упразднить. В 1308году для Эдуарда 1 намекнули: неплохо бы для нового крестового похода конфисковать имения тамплиеров, а рыцарей отправить в монастырь. Климент 5 вызвал магистра Жака Моле, чтобы посовещаться. Жак со всем орденом переехать в Европу, перевез всю казну. Каковы же были планы тамплиеров? Папюс (эзотерик, масон, знал хорошо предание), настоящее имя Жерар Энкос: орден преследовал цель установления соединенных штатов Европы, на которых тамплиеры были бы всемогущи, всеобщее образование светское, главная идеология – тайное учение тамплиеров. Эта идеология объединит Европу. Когда они держали всю Европу, папству грозила опасность – за ненадобностью можно было бы и папу упразднить.

У тамплиеров было принято право прощать все грехи. Не стоит приписывать большое внимание Папюса. Королем Франции был Филипп 2 Красивый, который уничтожал власть сепаратистов и феодалов. Орден составлял громадную силу, поддерживал папу финансово, были причастны к мятежу в 1306году в Париже. Филиппу надо было или отбросить идею объединения Франции или же уничтожить тамплиеров. Борьба была неизбежна. Папа не видел в тамплиеров врага, не хотел уничтожать орден, закрывал глаза на еретические высказывания. К Филиппу бежали два тамплиера, открыли ряд обычаев. Филипп 13октября 1307года организовал облаву на тамплиеров, в Париже он подверг пытке 174тамплиеров. Когда действовала папская комиссия, то они подали протест, что все показания под пыткой ложны. В 2008году Ватикан выпустил ограниченным тиражом полное собрание всех приговоров, признаний по делу тамплиеров. Поступок Филиппа был дерзкий и незаконный. Пришлось признать обвинения заслуживающими расследования. Сразу объявив недействительными все допросы, которые были сделаны королем, папа провел дознание лично без угроз и без пыток под присягой и с увещеваниями рассказать чистую правду. К немалому удивлению Климента получил он от 72тамплиеров сознание во всех или в той или иной части обвинения. После этого специальной буллой 13августа 1308года пришлось приказать провести следствие по всем странам. Заседала папская комиссия в Париже. Было 127пунктов, которые содержат много частных подразделений. Суть: 1. Отречение от Христа и Божией Матери, 2. Непризнание Христа Богом. 3. Именование Спасителя ложным пророков. 4. Был распят за свои преступления. 5. Отрицание святых, святынь и таинств. 6. Поругание креста при приеме члена ордена по пятницам, особенно в великую пятницу. 7. Бесстыдные поцелуи в живот, заднюю часть, и еще в постыдные части общества. 8. Отпущение грехов магистром и рецепторами. 9. Содомский грех, как дозволенное и похвальное дело между членами ордена. 10. Поклонение коту (катусу) или собаки, которые появлялись в тайных собраниях. 11. Поклонение идолам – идольской голове Баффомету. 12. Обвязывание себя лентами, которые через прикосновение к идолу Баффомету делались талисманами. 13. Насильственное побуждение других к поруганию Христа и к бесстыдным и развратным обычаям посредством заключения и угроз смерти. 14. Такие же угрозы за открытие преступных и гнусных тайн ордена. Ответы подсудимых разнообразны, некоторые отрицают, другие признают. Все ответы дают огромный материал о суждениях о верованиях и тайных знаниях ордена. Большое препятствие составлял страх подсудимых перед орденов. Готфрит Готавилья показал, что хотел несколько раз оставить орден, но не посмел – боялся ордена. У ордена были соратники. Множество тамплиеров остались на свободе. Страх перед орденом сковывал многих. Мишле: показания, которые даны в пользу ордена очень однообразны, а показания обвиняющих – индивидуальны, входят в частности, обозначают время, место лиц. Убеждение о том, что орден виновен. Отношения между тамплиерами продолжали существовать даже во время того, как они сидели в строгих тюрьмах. Есть масса протестов и заявлений за многими десятками и подписями – имели между собой сношения. Филипп 2 в 1310году разрешил им иметь своего защитника – генерал-прокуратор ордена Петр Болонский. Руководители ордена влияли на заключенных, на многих давил страх перед орденом. Несмотря на это, следствие собрало громадное количество показания во всех местах расследования. Жак Моле с рецептором были сожжены в марте 1313году, в следующем году загадочно умерли папа и король. Папюс рассказывает интересное: Жак был заключен в Шеноне, камера до сих пор, находятся рисунки на камне и тайные записи, которые содержали смертный приговор папе и королю. Основываясь на полученных данных парижский суд признал виновность ордена, некоторые были оправданы, окончательный приговор был мягким. Моле и рецептор активно протестовали против приговора, а не покаялись – впали в преступление, были сожжены. Многим заключенным наложили епитимью, отпустили восвояси. Немецкие и испанские тамплиеры не были обвинены. Название ордена было уничтожено, рыцари разбрелись, отправились скитаться. Шотландская система говорит, что орден ушел в тайное существование среди общества каменщиков.

Вильке и Брутс подробно реконструируют это учение. В разных капитулах захватили идолы Баффомета, не захватили тайные уставы. Очевидно, что бывшие посвященные не открыли смысла. Жак сказал, что его самого принимали в орден 40лет назад, его намерение было только принимать других так, как его принимали. Учение ордена можно установить с трудностями, с ошибками. Истина была известна людям издревле, хранилась потом у ессеев, дополнена Христом, хранилась среди посвященных. Бедствие дошло до того, что посвященным надо было искать себе защитников. Случилось однажды, что 7 посвященных, преследуемые сарацинами, были защищены тамплиерами, они пожелали переселить к тамплиерам. Андрей Маргаренский открыл тайны тамплиерам, те стали хранителями тайн. Эта легенда говорит о восточном происхождении тайн тамплиера. Говорит о том, что орден был приготовлен влияниями через южных французов. В «истории альбигойцев» Асоргин пишет: на юге Франции евреи пользовались большой свободой, южное дворянство было все составлено из детей евреев и сарацинов. В альбигойстве насчитывалось около 40разных ересей. Восток в это время был пропитан еретическими учениями, манихейством. Рыцарь Готфрид рассказал, что магистр попал в плен к султану: поклялся, что введет входящим в орден отрекаться от Христа. Обычай отрекаться был введен Томасом Берари или другими. Этот обычай не сразу утвердился. Обычай стал обрядом, капитулы превратились в ложи. Церковное учение, которому не придавалось значение, передавалось публично, а тайное учение – в определенных закрытых помещениях. Тайное служение в 1250-1290гг. возникло в ордене. Орден формально превратился в тайное общество, возможно в двухстепенное. Показаний высших нет нигде. Отречение от Христа требовалось главным образом при приеме тамплиеров. Сначала принимали перед алтарем со чтением Отче наш и на уставе. Потом отводили за алтарь, давали крест, спрашивали: кто на кресте? Должно трижды отречься от него и наплевать на крест и его изображение. Обыкновенно при таком положении дела отказывались выполнить приказания. Всех протестующих заставляли. Была сочинена сказка, что это отречение было сделано в память об отречении апостола Петра. Важнее было толкнуть человека на богохульство, самоосквернение. На посвящении в первую степень следовали поцелуи в постыдные места. Брутс: этот обряд практиковался у сатанистов. Третья часть – поклонение идолу. В большинстве – голова с серебряной головой, иногда говорят о двух головах. Идол хранился в особом футляре. Это типа было изображение истинного бога, в которого следовало веровать. Далее ленточки – как обычные талисманы. На богослужениях могли присутствовать только посвященные. Это проходило ночью или на рассвете, в закрытых зданиях. Там повторялось неоднократно отречение от Христа, говорили об оргиях.. 1. Полное отречение от Христа, от таинств, церковных богослужений (только ради видимости), меняли молитвы, причащение как простой внешний обряд. 2. Вместо христианства приняли религию Баффамета. 3. Развратные обряды и обычаи.

Общее мировоззрение учения. Все исследователи склонны считать, что основа – дуализм. Храмовники признавали существование высшего бога и низшего бога. Признавали, что высший бог чужд, большее поклонение надо воздавать низшему – Баффамету, которые дает все блага. В этом учении совпадают с маздаизмом. Есть добавка – из сатанизма (бесстыдное поведение) Франции, Германии, Богемии. Отрицание Христа кажется логическим следствием, что они не верили в общение высшего бога с низшим миром. Вопрос относительно дуализма ясен. Также ересь катар, вальденсов. Катары: рационалистически-христианская – первая ветвь (не повлияла на тамплиеров). В отношении развратности манихейство не доходило до этого по учению. Низший бог захватил духовный элемент и смешал в человеке. Задача спасения: освободить все духовные элементы и отдать в область высшего бога – чтобы было меньше людей. Можно воевать или прекратить деторождение. Противоестественный разврат допустим. Эта идея бросает след. Люцифер – низший бог, творец первоначального творения, все принадлежит ему. Добрый бог не причастен ничему земному. Область высшего бога – образ света, гнушается всего плотского, люди не имеют к нему отношения. Люди, которые желают земных благ, должны обращаться к низшему богу. Большинство тамплиеров отказались от почитания высшего бога. У некоторых тамплиеров такие представления: Христос типа посланник демона – влияние иудейства. В народе о катарах ходили разные слухи (оргии, вызывают дьявола, дети, зачатые на оргиях, на 6день сжигались, пепел как причастие). Вероятно, много выдуманного, желание приписать дополнительные грехи. Знают, что в некоторых сектах требуют совершения всех грехов. Все равно крайняя развращенность тамплиеров. Уничтожение ордена – заслуга перед человечеством.

30тыс. человек разошлись по свету, не могли не разносить развращенных идей. Отношение тамплиеров к вольным каменщикам. Этот пункт очень темный и сам по себе интересный. Они нашли себе новое организационное оформление, вступив в общество строителей. Одевают новые маски, одеваются в одежды алхимиков. Здесь попытка приспособиться к веяниям времени. Сама алхимия была наукообразным оформление эзотерического учения. Алхимия: главное – изменение самого экспериментатора. Именно тамплиеры создали первые алхимические трактаты, здесь впервые изложили эзотерическую доктрину мира. Они принимали к себе отлученных от церкви, лишь бы обладали эзотерическими знаниями. Создали новую концепцию сотворения мира – разговоры о божественном существе – Великий Архитектор. По сути – низший бог манихеев. Низший создает мир из материи и серы, соли и меркурия. Совершая операции над этими элементами, алхимик может превратить одни элементы в другие (свинец в золото). Великий архитектор развивает свою сущность, создавая вселенную. Масон может достичь такого же божественного состояния, может стать малым богом. это состояние сопровождается умением творить чудеса. Гамункулюсы – человекоподобные существа может создавать алхимик, создавать растения, воскрешать мертвых. По преданию такого достигли Альберт Великий, Парацельс, Раймонд Лулий, Николай Фломе. Предсказатель Сен-Жермен, Фукканели (типа даже достиг бессмертия). Во многих ступенях средневековых зданий и церквей сохранены алхимические записи. В Париже есть музей масонства.

16.02.11

История масонства в новое время.

Существо Великий Архитектор развивает свою сущность, создает таким образом Вселенную. Алхимики способны, развивая себя, становиться особыми существами, малым божеством. Сама алхимия была только видимой частью, внутри лож разрабатывались методики, которые нашли применение в 18-19вв. Они питались практикой древнеегипетскими, вавилонскими – управлять послушной массой. Возникшие философские доктрины тамплиеров – сильный элемент каббализма. Автор термина оккультизм – Агриппа Неттесппеймский (1486-1535). Главная идея оккультистов, которая приписывается Аполонию Тианскому (Гермест Тресмидист). Ее смысл: что внизу, то и наверху. Очень непростая идея. Самый глубокий философский смысл: макрокосм и микрокосм (человек) едины. Воздействуя на микрокосм, можно добиться изменения макрокосма. В масонстве: использование минимальных средств для достижения максимальных целей. Есть наука конспиралогия – наука о заговорах (теория заговоров) – сверху по принципу пирамиды сменили верхушку. Эпоха Реформации позволила обнаружить масонству себя во всей красе – любые поиски в богословии были приняты. Они выступали за обновление христианства – орден Розенкрейства (Роза и Крест) в 18веке. с 17века в списках членов масонских лож начинают встречаться лица правительства. Карл1, Карл2, Иаков2 – короли Англии были посвящены в масонство. Масонские историки: если до 17века масонство было не более как организация посвященных (оперативное масонство), то с середины 17века оно становится политической организацией, которая ставит цели не только религиозные, но и социальные (спекулятивное масонство). Формально хотят служить человечеству. Масоны изначально никогда не были обычным ремесленным цехом, это всегда была тайная организация, которая исповедовала скрытое учение. Но с середины 17века резко активизируется действие масонов по воздействию на профанов, которые они должны повести к цели, ясной для масонов, но сокрытой для всех остальных людей. Ныне действующие масонские ложи – Ложи Английского устава, Французского устава, Шведский устав, Старый и принятый шотландский устав, Старое первоначальное масонство (Мемфисский орден, Мемфис-мисраим). Уставы делятся по степеням посвящения – градусы. Старый и принятый шотландский устав – до 33градусов. В Мемфисском ордене – до 99градусов. Во всех масонских ложах неизменными остаются первые три градуса: ученик, подмастерье и мастер. Эти первоначальные градусы называются Голубым масонством (Иоанновским – в честь пророка Иоанна Крестителя). Высшие градусы – Красное масонство (Андреевское – в честь Андрея Первозванного). В разных уставах – Белое как промежуточное. Сравнивают с этапами работы алхимика (в голубом халате, белом, красном). Более глобальное деление – на два направления – регулярное (административное) и нерегулярное (революционное). Здесь в качестве главного принципа классификации – отношение к путям трансформации человечества. Административного направления – постепенно, эволюционно, чтобы это выглядело как желание всего народа, как общенациональная программа. Революционного направления – предпочитают действовать не на общество в целом, а контролировать радикальные организации, чтобы в нужный момент активизировать их действия. Управляя революционным движением, они пытаются добиться своего быстрее, чем административные масоны. Революционное масонство – во второй половине 18века – организация Иллюиминатов (просвещенных). Когда появляются Иллюминаторы – Вейсгаут (организатор), создается Мемфис Мисраи (Михаил, Марк, Иосиф Бедариг). Мемфис был связан с Германо-европейскими ложами, которые пытались создавать последователи Иакова Франка – он был последователем Лжемашиаха - Саббатая Цвеи. Последователи Иакова повлияли на создание Мемфис Мисраи. Это масонство левой руки (революционное масонство). Масонство левой руки интересно – сильно влияние богословских концепций среди еретиков.

Для того, чтобы попасть в первую степень недостаточно простого желания, необходима рекомендация двух членов масонской ложи, достигших ранга мастера. Во время собрания ложи будущего ученика подвергают испытаниям – испытания египетских и древних мистерий. Могут запирать в подземелье, дают пить типа яд, якобы вскрывают вены (льют теплую воду). Достают шпаги, он должен поклясться: ничего не открывать никому, пребывать верным ложе, соблюдать устав, всегда помогать другим вольным камещикам, не открывать тайн, не отрекаться от ордена. Великий мастер говорит – видите ли вы устремленное на вас оружие; он царапает грудь – кровь в сосуд – Соедините вашу кровь с кровью братьев. Далее: во имя Великого строителя мира в силу данного мне достоинства по согласию братьев принимаю вас в вольные каменщики. Ему вручают лопаточку, фартук (запон), перчатки, отличительный знак ложа. Иногда вручают две пары перчаток (для жены или для дамы сердца). Новый посвященный с удивлением обнаруживает, что никаких особых тайн формально нет, никто ему ничего не открывает. На собраниях обсуждаются вопросы филантропии, благотворительной деятельности. Расширяется круг общения, появляются новые знакомые, полезные связи. Большинство масонов остаются на низшем уровне. Посвящают в новую степень – подмастерья. С основным религиозным мифом масонства посвященный знакомится, если достигает градуса мастера. Посвящение в мастера выглядит иначе. Ложу драпируют в черный материал, ставят гроб посреди, за ним три скелета. Посвящаемому мастер наносит три удара молотком по голове. Потом опускают в гроб, покрывают красной тканью, на грудь кладут треугольник с надписью Яхве и ветку акации. На концах гроба угольник и циркуль. Пятью особыми приемами поднимают из гроба – он считается мастером. Великий объясняет смысл: это инсценировка главного мифа масонства. Мастер и другие члены изображают события, которые произошли во времена царя Соломона. Он по масонскому преданию решил соорудить храм, в архитектуре которого заложено эзотерическое знание. Руководитель – Хирам Адонирам (Авив) – ученик египетских мудрецов. Все его подчиненные: ученики, подмастерья, мастер. Он передавал им тайное слово, которое между ними ходило и которое надо было вделывать в храм, также и чтобы получить зарплату. Трое подмастерьев хотели узнать слово мастера, они убили Хирама за то, что он отказался. Мастера решили, что Хирам мог сказать – нужно новое слово. Обрели тело Хирама – первое слово, которое скажут – то и будет тайным словом. Под веткой акации нашли тело Хирама – из мастеров вскрикнули – Мах бенах – плоть от костей отделилась. Эта фраза стала новым словом мастеров. В зависимости от направлений лож смысл этой легенды объясняется по-разному. В большинстве масонских лож делается акцент на верность Хирама – не открыл слово. В католических ложах, которые создавались иезуитами, всю историю Хирама как аллегорию мученической смерти Христа. В иудейских ложах традиционной ориентации (Внай Брит – сыны завета) – смерть Хирама как гибель раннего иудаизма, уничтоженного христианами и язычниками. Самое сокровенное толкование дается в ложах революционного масонства. Там миф о Хираме дополнен еще одной историей. Эти трое подмастерьев пытались совершить это не единожды. Когда отливали Великое моря – чашу для омовения. Они добавили в форму для металла воду. Оно взорвалось, все бежали, кроме Хирама, он увидел огненную фигуру: Бросайся в огонь и ничего не бойся. Он очутился под землей, где его встретили Каин и Тувал-Каин. Они рассказали ему о извечной борьбе двух типов людей – потомков Сифа и Каина. Детей Сифа поддерживает Яхве (он боролся с ангелом Света в свое время), а Ангел света покровительствовал Каину, стремился даровать истинным людям мудрость, которая сделала бы их равными богам. Хирам по их замыслу должен возглавить каинитов, за это трое подмастерьев его впоследствии убили. В некоторых интерпретациях в убийстве замешал и Соломон – подстрекал подмастерьев. Новый мастер теперь должен продолжить дело Хирама как борца против Яхве. Борьба эта должна сопровождаться борьбой против традиционных религий Европы. Все власти рассматриваются как орудия господства Яхве. Так обосновывается революционная цель нерегулярного масонства. Все исследователи подчеркивают, что Андреевское Красное масонство ставило своей целью борьбу со злом за права человека. Что подразумевалось под этим злом?

Обряд посвящения в 30-й градус – Избранный рыцарь Каддаш. Весь обряд напоминает историю уничтожения тамплиеров и смерть Жака Мале. Он дает клятву вести борьбу не на жизнь, а на смерть против деспотизма гражданского и церковного. Масоны принимали активное участие в революциях, они поддержали переворот 1762года, руководили убийством Павла1, американская революция тоже возглавлялась масонами. США должны были стать первым государством, которое построено по образцу масонов. Вся масонская символика на атрибутах США. Освободительные войны в Латинской Америке – руководили масоны. 1825год в России – возглавляли масоны. Рылеев – мастер ложи Пламенеющая звезда, Пестель – масон 17-го градуса Шотландского устава. Французские революции 19века – руководили члены масонских лож. Итальянская республика (уничтожение Папской области) – деятельность трех масонов (Гарибальди и др.).

1871год. Франция. Административные масоны уничтожали революционных масонов. Противоречия стали касаться не столько тактики, сколько главной цели. Идеал административного масонства высказал в 17веке активный член ордена Розенкрейцеров Бэкон в «Новой Атлантиде»: все граждане равны между собой, нет господствующей религии, нет правящего класса, но жестко руководит масонский орган. В США к 1911году было 1,5млн масонства. Они стремятся к Всемирной федерации формально-независимых республик, реально управляемых из одного центра мировым масонским правительством. Важнейшая цель – ликвидация монархий: Германии, Австро-Венгрии и России. В Англии к этому времени масонство вросло, принц Уэльский – мастер великой ложи Англии. Масоны административного направления хотели все страны преобразовать в страны типа США. Вся элита России в начале 20века состояла в административной ложе. Революционное масонство (левые ложи): мы обладаем более глубокими и тайными знаниями, в их обрядовой системе больше степеней. В Мемфис Мисраи – три высших градуса, сокрытых ото всех – Неизвестные верховные лица. Управляет неограниченный державный великий магистр, его знают немногие. Истинные идеи всегда скрываются. Только со второй половины 19века революционное масонство стало распространять свой взгляд при помощи теософии и антропософии. В настоящее время невозможно проследить все нити, но связь всегда существовала. В первой половине 20века все революционные организации активно сотрудничают с масонами. Блаватская – основательница теософского движения и Штефер – основатель антропософии. Они получили источники для своего знания от высших посвященных. Их учение – взгляд революционного масонства. Теософия рассматривает эволюцию вселенной. Ариософия – о пути развития наций. Все одно и то же. Блаватская «Тайная доктрина» - сходство взглядов с идеей восточных религий. В большей степени сходство с идеями гностиков, суфиев – первоначальная основа масонства. Божественный Разум, который является основой всего, порождает свою первую деятельную ипостась – Логос. Тремя творческими волнами логос – великий геометр вселенной – строит всю видимую вселенную, воплощается в 7 планах бытия. всю существующую материю пронизывают семена божественности – души. Они обеспечивают эволюцию от минералов до богов. В видимом большинстве – как Солнце, которое как правитель 7 видимых планет. Земное человечество должно пройти 7 этапов, прежде чем достигнет божественного уровня. Эволюцию люди начали в виде животных на Луне, закончат как боги на Венере. В настоящее время развивается 5 раса, которой помогают полулюди-полубоги Сыны огня – оказывают влияние на человечество. Антропософия, согласно Штеферу, человек состоит из эфирного тела, физического тела, духовного тела, рассудочной души, душа, исполненная духом, жизни дух и духо-человек. Эти 7 оболочек из древнеегипетского учения о человеке. Каждая из частей – один из 7 уровней состояния человека. Проблемой совершенства человека занимались Рерих (член Розенкрейцеров), его жена. Более важной частью учения стала идея Великого белого братства. Смысл идеи очень простой: отдельные люди достигли эволюции быстрее, чем люди 5 разума, они сотрудничают с иными расами, инопланетянами, они составляют иерархию Света, которая ведет человечество вперед, этому противостоит иерархия Тьмы. Тайные центры иерархии Тьмы расположены в центрах больших городов. Иерархия Света – Шамбола – куда придет Мессия, Майтрейя. Они стремились вывести единый эзотерический смысл из всех религий. Блаватская (Ган-Роттенштерн) – она типа выводит идею прамонотеизма, теософия должна стать вероучением всего мира. Орден Золотая Заря, Восточные тамплиеры. Золотая заря – великий мастер Самуэль Заморе, входили Литтон, создатели всей современной литературы ужасов (Стоккер). Мастером был Аристель Кроули.

23.02.11

Кроули – отец современного сатанизма сумел преобразовать теософские идеи. Он обнародовал идеи политического масонства. Он в 1904году от демона Айваза – получил откровение «Книга Закона»: 20век – судьбоносный – смена. Страдающий бог Осирис должен уступить место своему сыну Гору. Отход от страдающего христианства – должны появиться новые люди: жестокие, сильные, не обременные моралью. Первая заповедь: «делай, что хочешь». Они должны приготовить приход новых богов. Новые люди должны из свое среды выдвинуть вождя, вдохновленного новым законом Кроули. В России были такие организации, которые ожидали мессию – ложа Люцефер (входили Белый, Блок, Брюсов). А.Белый был главой русских антропософов. Переход к новому периоду, к новому эону времени должен был сопровождать упорядоченным хаосом. Административное масонство к этому времени стало врагом эволюционного масонства. История с Протоколами сионских мудрецов – провокация со стороны революционного масонства. Еврейское масонство было связано с революционных масонством. Сама книга – «Диалог в Аду между Монтескье и Макиавели» - написал Джол*и*. Изначально против Наполеона 3 – административный масон. Начало 20века – время решительного расхождения между масонами. 1мировая: масон убил наследника империи. Рухнула Австро-Венгрия, монархии в Германии, в России. Режим временного правительства возглавлялся регулярными масонами (полностью все). Ленин учился у отца Керенского. Временное правительство было уничтожено революцией. Отдельные лидеры большевистской партии были связаны с революционным масонством, но не совпадали с их идеями, хотя Брюсов и Блок приветствовали их. С 1922года (в 1822- первый запрет на масонство) – запрет на участие членом Компартии в масонских ложах. Карл Маркс еще раньше тогда не разрешил вступать в ложу Бакунина «Альянс братьев». Репрессии против масонов. В 1926году – процесс по уничтожению русского автономного масонства – оно объединяло уцелевших масонов административного управления. В 1930-х годах были репрессированы члены Розенкрейцеров – революционное масонство.

Троцкий избирает для красной армии масонскую звезду. Бернштам: красная армия – деклассическая прослойка из гастарбайтеров. Руководила интернациональная интеллигенция. В конце 18года доля интернационалистов была 20%. Такая армия воевала против русского населения, подавляя восстания. Гайдар самолично расстрелял несколько сотен человек во время подавления (тоже принадлежал масонам). В 1769году – 29августа ст. стиля – установлен праздник защитника отечества, поминовение всех православных воинов. Был еще Осенний день георгиевских кавалеров – Юрьев день в народе (9декабря н.с.) – митрополит Илларион в 1051году освятил церковь в честь великомученика Георгия в Киеве – Ярослав заповедовал праздновать этот праздник. В 1769году – орден Георгия. Давался этот орден не за чин, а за конкретные подвиги. В 1906году – 8марта – предложила Клара Цеткин – в честь победы Есфирь над персидской интеллигенцией. В 1917году он совпал с праздником Пурим.

В первой половине 20века основной страной революционных лож – Германия. Версальский мирный договор – жизнь на принципе административного масонства. Лига наций в Женеве – принцип управления масонами. Революционное масонство призывало людей к радикальному изменению существовавшего строя. Идеи эти – в ариософское учение (Лист, Вирт, Либенфейс, Шухенбрукер) – миссию преображения человечества должен взять не только мессия, но и весь народ может быть мессией, возглавляемый таким вождем. Таким народом должен быть немецкий народ. Ариософы высказали идею дегенерации человека (Блаватская: животные – выродившиеся расы). Они стали говорить об арийцах и животных (еврейская идея на немецкий лад). Грядущий вождь должен установить связь с иными богами, изменить жизнь людей на земле. Новые тамплиеры, Германоорден – Либенфейс их возглавлял. Общество Туле – глава Зебоденборф (член ордена Мемфисмесраи). Эти организации сотрудничали с Золотой зарей. В 1920году Эккарт и Розенберт случайно познакомились с начинающим политиком, в этом политике они узнали будущего вождя – фюрера. Они помогли Гитлеру поступить в Туле, стать масоном. Присоединился к ним Карл Хаусхофе. В 1923году Эккарт сказал: Гитлер будет делать мое дело. Потом Эккарт умер. Гитлер изучал Книгу Законов Кроули. В 20-30е годы революционное масонство действовало откровенно. Важнейшим источником – сочинение Лафрат – член американской ложи, писатель ужасов – нарисовал картину мира, за который борются жестокие существа. Люди – всего лишь звено в эволюции, задача человечества – перейти на новый этап эволюции. Спасутся только маги, которые заключили договор с божествами, которые ворвутся в наш мир и изменят его. В Германии магические идеи стали воплощаться в основах германской нации. Сверхлюди (каиниты) и недочеловеки (потомки Сифа). В 1935году деятельность всех масонских лож запрещена – неожиданно. Удар был нанесен по административному масонству, революционное масонство – СС. Эксперименты проводились с одной целью – вывести новую пятую расу. Они организовали экспедицию в Тибет. С Борманом сотрудничали деятели Черной религии в Тибете. Были ученики – простые воины, еще были мастера. Часть символики – у масонов – череп с костями. Мастера выполняли важнейшую операцию – массовое жертвоприношение – скорейший приход мира иного. В Союзе был нанесен удар в 1935году по революционному масонству. *1937год – стенография по делу Троцкиско-Зиновьевского блока – подлинный документ*. Административное масонство увидело в Гитлере врага, против него выступил Киплинг (писатель). Противник Гитлера – Черчилль – мастер ложи. Гитлер до конца остался верен репутации великого мистика. Он и покончил собой в ночь с 30апреля на 1мая – Вальпургиева ночь – является сам сатана. Революционное масонство уходит в тень. В 1947году отравляется наркотиками Кроули. Само течение не исчезает, деятельность становится более скрытым. Административное масонство в это время выходит на политическую арену. Трумен помогает странам вокруг Союза бороться против коммунизма. Даллес – тоже масон. ООН – предшественница грядущего мирового правительства. Налаживаются пути для объединения масонства. Одна из главных задач – уничтожение Союза (альтернативное развитие). Возникают белые масоны – Римский клуб и т.д. – призваны координировать деятельность административного масонства. Белые масоны – не выполняют масонских обрядов, но они подчиняются масонскому руководству. В это время входит вся политическая элита. Буш-старший – бывший президент и директор ЦРУ – мастер университетской ложи. В ложу череп и кости входили Буш-младший и Клинтон. Западные разведки активно сотрудничают с масонами, масоны сами используют их для собственной цели. В 1960-е годы возникает контркультура – многочисленные религиозные течения – деятельность революционного масонства. Деятельность контртрадиции через литературу ужасов. Кинг, Мастерсон – активно используют различные теософские мысли. В 1957году – церковь сатаны. Пропагандой сатанизма занимаются большинство рок-музыкантов (Ролинг-Стоун). Возникает саентология – идеи Кроули. В это время эзотерические организации возникают в Союзе, становятся диссидентами. Мамлеев «Московский гамбит» - эзотерик-диссидент. «Общество хлопобудов». Бурное возрождение масонства по все территории бывшего Союза – подчинено Западу. Для новой политической элиты открываются различные клубы. Пугачева – член Ордена белого орла. Яковлев – тоже масон. Чубайс – член «Свободной Европы». В целом духовная ситуация приближается к ситуации в западноевропейских странах. Для масонов – постепенное слияние административного и революционного масонства. Последние события, связанные с этническими трениями во Франции – знакомая режиссура. Воздействие путем СМИ.

В современной западной культуре менее половины символов зиждется на христианской культуре, остальное на масонстве. «Братство: секретный мир» - Блэк ?. Тайное имя Архитектора – Яхбулон (Яхве, Ваал и Осирис). Бог скорее жестоки, чем милосердны. Жак Аттали в книгах рисует картины будущего – идеи регулярного масонства, создание единого мира, управляемого из единого центра. Результатом должно стать полное изменение людей, превращение их в новый вид живых существ. Церковное масонство – 1932год, Успение БМ, Сремские Карловцы «Окружное послание РПЦЗ» - в этом документе видим, что собор архиереев признал одним из самых вредным и сатанинским учение масонов. Ин. 4:1 – много лжепророков появилось в мире. Мир оскудел духом Божиим, богат духом заблуждения. Масонство – тайная организация борьбы с Богом, государством, Церковью. В этой организации первое место принадлежит еврейской нации, которая стала богоборцем после распятия Христа. Масонство: война со всеми религиями. Масон Вальтер сказал: растопчем гадину (религию). Флери (бельгийский масон 33 градуса): долой Распятого. Христианство и масонство абсолютно непримиримы – мнение самих масонов. Примкнуть к одному – разорвать с другим. Масонство в своих ритуалах носит кощунственный характер. 18ложа Розенкрейцеров – голгофа с крестом, на котором роза. Треугольник должен заменить крест. Существование таких ритуалов масоны чаще всего скрывают. Масоны сами подтверждают свою связь с коммунистами. Республика – антиклирикализм. Русское масонство соединено с западным масонством. Масонство единое, несмотря на разницу организаций. Собор определил осудить масонство, все сродные с ним организации.

В союз великого ложа России входит 21ложа: Гармония, Лотос, Полярная звезда, Братская любовь, Изида, Осирис, Альфа и Омега… Когда открыли Три короны, были великие вожди «Объединенных лож» Германии, Литвы и Польши. 25апреля 2002года бывшему мастеру пришлось сложить с себя полномочия, теперь возглавляет Богданов (кандидат в президенты). Образовали Русскую великую ложу – откололись от Великой ложи России. Это не секта, не религия, не партия, это то, что находится на другом уровне – это постоянное самосовершенство. Масонство – наднациональная организация. Влияние мирового масонства очевидно. Роттари-интернешенал – 1990год (Гусинский, Собчак). Клубы Роттари действуют в 150странах, управляется из США. В 1992году – Международный русский клуб (Бочаров, Федоров). В 2001году было уже 4клуба международных. В 1992году был образован Клуб Магистериум (Евтушенко, Яковлев, Шаталин). Орден святого Станислава (Ресин – заместитель Лужкова), с 1999года зарегистрирован на Украине. Горбачев и Ельцин засветились в посвящении Мальтийского ордена. Первые сведения в 1989год – Горбачев в масонстве. Самое веское доказательство – вступление в Трехстороннюю комиссию. Дал интервью канцлер Мальтийского ордена – он не доволен тем, что засветился орден. Ельцин и Горбачев – тамплиерский орден степени рыцарь Мальты. Ложи Воскресенье и Сфинкс в России. Действует Православный мальтийский орден (основан архиепископом Макариусом). Председатель – Валерий Еремин и Дмитрий Рождественский. Костяк петербургского филиала – костяк СПбГУ и Пушкинского дома. 25марта 1998года волна по Питеру – изъяты бумаги: руководитель 11канала Рождественский – масон, за невыплаченные налоги. Был освобожден из-под стражи, скоро умер. Петербургский орден святого Иоанна – в орден входили руководители ВУЗов страны. Это закрытые элитные клубы, взаимодействие с мировой элитой. Показания жены Дергачева – значительного мастера. Елена Сергеевна всегда поддерживала мужа, прошла посвящение сама, но умерли несколько близких родственников, скончался сын, она разорвала с мужем. Она восприняла это как некий знак, раскаялась, написала это в своих автобиографических записках. «Мировое масонство управляется из одного места, экуменизм и толерантность – в отказе от Христа. Центр лежит в недрах иудаизма». Конституция Великой Ложи Масонства – [www.mason.ru](http://www.mason.ru) Российское командорство тамплиеров рассказывают версию переезда в Москву в 14веке всех сокровищ тамплиеров. В США – многие масоны входят в Сенат, Конгресс.

16.03.11

*Ислам*

Это отглагольное существительное от глагола Сальма – быть мирным, покорным Богу. Ислам – вторая по числу последователей мировая религия. В 7веке – пророк Мухаммад – страдательное причастие – Прославленный (Хамма – славить). Он считал себя посланником Аллах (Аль – определенный артикль, Ах – Божество). Для успешной проповеди надо было, чтобы население восприняло его проповедь как нечто давно ожидаемое. Аравийский полуостров населяли разнообразные племена. Распространилось учение ханифов (странствующий проповедник) – о единобожии. Каждое племя имело своего бога, отказывались от примитивных форм аравийского язычества, проповедовали единобожие как самую старую веру. Племя Курайш – пытались сделать Мекку главным святилищем для всех арабов. Там находилось центральное святилище курайшитов, к которому они совершали хадж (поломничество) – поклонение богу покровителю Аллаху – его символизировал черный камень – святилище Кааба (наше понятие Куб). по предложение вождей в Мекке вокруг этого черного камня были установлены другие божки – стала святилищем для всех арабов Аравии. 360 или 365 божков, было изображение Христа и Богородицы – чужие боги также реальны и почитаемы как собсвтвенные. Все арабы стремились посетить этот Куб. черный камень – аеролит, остаток метеорита, фетиш. Традицией стали Зульхиджа или Хадж. Прекращались военные действия, устраивались ярмарки. Участники поклонялись Каабе, 7 раз обходили ее, целовали черный камень, пили воду из источника Зам-Зам, совершали ритуальный пробег между холмами Сафа и Мар. Семейство Мухамеда – Банух*а*шу – владело ключами от этого святилища, святилище существовало давным-давно. Концентрация религиозного культа в одном городе – возникновение монотеистических представлений. Было около 30 сект христианства (мариониты, иоанниты). Некоторые представляли Троицу в виде Бога-Отца, Христа и Девы Марии. Осознать истину христианства было довольно сложно. Необходимость политического объединения Аравии также требовала отказа от племенных религий. Обычно победивший вождь заимствовал религию соседей. В 7веке произошло по-другому. Религиозный вождь стал основателем нового вероисповедания, которое привело к образованию крупного государства.

Мухаммад 570-632гг. Его отец умер до его рождения. Семья была не богатая, было только несколько голов скота. Мать – Амина из города Ясри. Она была арабкой. Сам город Ясри считался еврейским до 535года. Находилась раввинская академия. Было множество еврейских племен. Мать сильно болела, часто навещала родственников в Ясри. Умерла в дороге. Ребенок рос у кормилицы Халим (бедуинка). Стал воспитываться у дяди Амут*а*ли. Когда ему стало 13-14лет, ему приходилось пасти скот у родственников. Познакомился с дальней родственницей Хадиджей – вдова богатого купца. Устроился приказчиком, помогал водить караваны. Путешествовал с дедом. В одном из монастырей монах Сергий (Саргис) заметил парня, предсказал ему великое будущее. В 25лет он сам водит караваны по торговым делам, отправляется в Средиземноморье, отличается честностью, получает прозвище Амин – верный. Между ним и вдовой вспыхивает чувство, которое приводит к браку, несмотря на яростное сопротивление родственников Хадиджи. Его род – Хаш. Он становится владельцем состояния, хозяином дома, отчимом Али и З*а*йда. Новое положение позволяет ему осуществить мечту – предаваться духовным, мистическим вопросам, молитвам, медитациям. Теперь у него есть приказчики, начинает посещать святые места, много беседует с ханифами, встречается с христианами, иудеями, общается с раввинами Мекки, с епископом Раджанским. Зайд-ибн-Райм - родственник. Уединяется на горе Хира, где предается разнообразным медитациям, размышляя о том, как вернуть их к истинной вере Авраама. У него не было мысли об образовании религии. Когда ему было 40лет, он предавался медитациям, в огненном сиянии перед ним появилось существо, он почувствовал сильное удушье, физическое страдание. Это существо сказало: Икра (читай). Он дал понять, что он на не грамотный. Тогда строчки свитка дошли до его сознания. Он бежал, когда пришел в себя, добрался до дома, рассказал обо всем Хадидже и ее дв. Брату Вараке – был иоаннитом (иудействующим христианином), чтил субботу, соблюдал все иудейские обряды и праздники. Первое, что пришло в голову, явился Иблис (Шайтан). Варака успокоил его, стали внушать, что это не злой дух явился, а светозарный ангел, который избрал его как носителя нового откровения. Мухаммад стал чаще слышать и видеть, появились речения и видения. По преданию эти голоса сообщили Мухаммаду Ур Ан (глагол Кара – читать) – чтение вслух, декламация. Он стал открыто проповедовать новую религию, его сторонниками стали самые близкие. Учение новоявленного пророка вызвало раздражение у вождей племени Курайш. Первая проповедь его выглядела курьезно: он забрался на крышу и стал бить в било, это было время 4-5 утра. Город проснулся – били при приближении врага. Когда все собрались, Мухаммад – человек уважаемый. Он стал им рассказывать новое откровение. По утру плохо восприняли. Распространился слух, что у него не все в порядке с головой. Местные сатирики стали сочинять остроты на него. Он стал объектом насмешек всеми. В последствии он дурно относился к вину и поэзии, сам Коран написан Садж (рифмованный). 20-30 человек – выкупленные рабы за 10лет стали последователями Мухаммада. В 619году умерли его жена Хад*и*джа, дядя Абу Т*а*либ (авторитетный человек в Мекке). До смерти дяди его открыто никто не унижал, авторитет дяди сдерживал их. Абу Талиб никогда не был мусульманином, но существовала родственная солидарность. Мухаммад хотел уничтожить всех племенных идолов – положение его стало небезопасным. По городу в окружении постоянной охраны, стал задумываться бежать из Мекки. Удалось ему обратить несколько из племени Хазр*а*чь – предложили покинуть в Мекку, переселиться в Ясри – его учение Ислам найдет много сторонников. Он стал задумываться, ему было явлено новое откровение, совершилось Иср*а*-Вальмир*а*дж (ночное путешествие и вознесение).

Некоторые полагают, что он страдал эпилепсией. За 2-3 дня до речений он чувствовал физическое недомогание. Родственники: у него шла пена, он кричал. В Медине (Ясри) видений стало меньше, стали носить рациональный характер. Коран: Мекканские суры и Мединские. Они значительно отличаются друг от друга. мекканские похожи на сверхестественные, а мединские носят рационалистический характер, отличаются. Исра-Вальмирадж – в эту ночь ему явилось существо – архангел Джибрил. Он привел с собой странное существо – Аль-бурак – животное, похожее на коня, но с человеческим лицом и крыльями. Джибрил повелел сесть на этого конька, в мгновенье ока он был в Хевроне, Вифлееме, Иерусалиме. В Иерусалиме его встретили Авраама, Моисей и Христос (Ибрахим, Муса и Иса). С ними он совершил совместную молитву Богу, ангелы вскрыли грудную клетку, извлекли сердце, очистили от скверны. Он вознесся на небо, где предстал перед Аллахом, Аллаха он не видел, но Аллах говорил с ним. Беседа велась в духе вопросов, которые задавал Мухаммад и ответов Аллаха. Было установлено количество молитв – пятикратные молитвы. В начале он получил предписание 50-кратной молитвы. Муса ему сказал: пойди к Аллаху, пусть сократит. Несколько раз возвращался. До 5: неудобно уже возвращаться. Мухаммаду показали чудеса небес, преисподнюю, древо мира, небесную каабу. После вернулся в Мекку, в родной дом. Понял, что его отсутствие длилось доли секунды. Задел кувшин, когда улетал – успел поставить кувшин – ни капли воды не упало на пол. Он решился на шаг: порвал со своим племенем и родом, встретился у холма Якуба – союз с посланцами из другого племени из Ясри – они будут его защищать. Он произнес новые заповеди: не веровать в других богов, кроме Аллаха, не красть, не убивать собственных детей, не клеветать, во всем слушаться Мухаммада. В 622году с ним отправились в хиджру (изгнание) – они стали называться Мухаджиру. Местные из Ясри – ансары (друзья). Образовалась первая мусульманская Умма (из мухаджиров и ансаров) – новое этно-конфессиональное общество. Ясри – Мадина тум Наби (Город пророка) или просто Мадина (город). С этого периода начинается мусульманское летоисчисление, с 622года. Есть лунная хиджра и есть солнечная хиджра. К луне было более сильное внимание. Луна – серебро. Мухаммад запретил носить многие золотые украшения, только серебро. Муслим – последователь ислама, тот, кто готов отказаться от своего рода и племени ради новой общины. Формируется новый этнос. Многие из Мекки бежали в Мадину. Окончательно хиджра как летоисчисление была принята после смерти пророка. В Мадине он сумел воплотить все свои мечты. Старая племенная рознь ликвидировалась, создалась община, которая изначально состояла из 75 братских пар – один из Мекки, другой из Медины – они становились братьями, должны оказывать почести, наследство. Полное подчинение пророку, дисциплина. Исламу теперь предавалось новое значение – покорность Богу и пророку. Первая мечеть – обычный дом, после того, как били в било, собирались, он был первым имамом (стоять впереди), он показывал, как надо молиться, за ним повторяли все остальные. Стремление подчинить Мекку исламу не оставляет Мухаммада. В Медине он сумел навести порядок, пользовался уважением всех. Он отправляет на разведку первый отряд, дает письмо руководителю вскрыть только в назначенном месте и в назначенное время. Приближается караван с изюмом и кожей. Читает: делай, если увидишь, делай, что должен сделать. Караван был без охраны, никто в это время не воюет. Принимает решение напасть на караван, проливается первая кровь, появляется добыча. Возвращаются в Медину, Мухаммад упрекает их, но потом успокаивает: если так произошло, на все воля Аллаха. Поделили добычу поровну. Мухаммеду было дано выбрать по одной лучшей вещи. Появляется новое откровение: оправдывает нападение на этот караван, объясняет смысл и методы ведения джихада – это было сделано в целях священной войны за веру, стали нападать на караваны. Проблемы возникли с торговлей в Мекке. Эта партизанская война приводит к тому, что в начале 624года мекканцы направляются на усмирение Мадины. У колодца Бадр 16марта состоялась битва. Силы мекканцев намного превосходили силы мусульман, вера Мухаммада, определенный полководческий талант одного из дядей, уверенность в победе. Они разбивают мекканское войско, получают первый военный трофей. Битва возвысила Мухаммада, многие племена начинают принимать ислам, становятся его последователями. В 625году мекканское войско при Ухуде встречается с мусульманским. Первоначально успех на стороне мусульман. Мекканское войско рассыпается, вот-вот в бегство. Мусульмане стали собирать трофеи – мародерство. Мекканцы нанесли решительный удар мусульманам, многие были убиты на месте, был убит дядя Хамза (лев ислама). Слуга Мухаммада перехватил стрелу, пущенную в Мухаммада. В стане сторонников начался ропот: за что были убиты, почему так много убитых, где же Аллах. Через некоторое время новое откровение – мусульмане плохо слушались его, увлеклись материальными интересами. Павшие в сражении – их участь завидна – тезис о шахидах – мученики, павшие за веру, они отправляются в райские кущи. Впервые он говорит о предопределении – все судьбы записаны в книге судьбах Аллаха. Если ты умрешь в джихаде – транзит в райские кущи, даже если был не важным мусульманином. Один миг джихада дороже, чем все остальные молитвы и воздыхания. Рождается презрение к смерти, жажда смерти, создается армия шахидов. Война с Меккой приобретает затяжной характер. в 627году даже осадили Мадину. В 628году во время 4-х месяцев перемирия, он отправился в Мекку, чтобы совершить паломничество к Каабе – не собирается разрушать святилище. Вожди отказались пускать его в Мекку, было достигнуто перемирие сроком на 10лет. На следующий год наби Мухаммад с Рассулем смог совершить настоящий хадж, который превратился в триумфальное шествие. В 630году он обвинил мекканцев, что они нарушили договор, с войском двинулся, но боевого столкновения не произошло. Абу-Суфьян сдал город, мекканцам была дарована свобода, идолы были порублены, камень стал мусульманским святилищем. Этот самый черный камень на самом деле – дар Аллаха. Изначально этот камень принадлежал Аллаху, был дарован Адаму как своего рода прощальный привет после грехопадения. Это был белый яхонт удивительной красоты, который от прикосновения грешников превратился в черный камень. Так постепенно Кааба в Альмас Джидам Харам – стала местом хаджа мусульман. Этот белый яхонт по преданию современному является ангелом хранителем Адама, он был превращен в камень за то, что не предотвратил грехопадение. В день страшного суда этот камень превратится в ангела, будет свидетельствовать о праведности тех мусульман, которые к нему прикасались. Мухаммад: храм Каабы стал возводить Сиф (Шиф), закончил Ибрахим и Измаил. Мекка стала центральным городом, пришлось воевать со многими. Первоначально христиане и иудеи рассматривались как сотрудники-монотеисты. Иудейские общины отказались с ним сотрудничать (они его хотели использовать, а он их). Иудеи перестали давать деньги, в одном из сражений предали его. после этого появляются новые откровения, в которых он осуждает иудеев, призывает сражаться с ними, захватывая иудейские города, обращать их в ислам. Тех, кто присоединялся к новому государству, требовалось: 1. Отказаться от идолов, 2 признать его пророком. 3. Совершать 5 кратную молитву (салят). 4. Платить налоги. Иудеи и христиане могли не менять, если будут платить джизья (подушная подать). Язычество в Аравии запрещалось навсегда – провозгласил Алех в 631году – зять и двоюродный брат пророка. Язычников надо истреблять. Люди Писания (также и зороастризм) – их не надо было уничтожать, если они платят подать. Он стал готовиться к большой войне, отправляет послание императору Византии и сасонитскому вождю с призывом принять ислам. Силы его на исходе. В 631году – Хайб*е*р (еврейское поселение) – он решает сделать женой одну из жительниц, она отравляет мясо, воин умер, сам он болел, через полтора года скончался. 8 июня 632года у него была лихорадка, он скончался. Весной посетил в последний раз Мекку.

Это было шок для мусульманской общины. Он был человеком необычным – предполагали, что он не умрет никогда. Омар отказался признать смерть. Возникли расколы, первые раздоры: кто будет дальше и.о. Мухаммада, кто будет халифом (наместником). Часть сказали, что думать не надо, он обладал баракой (благодатью) – она должна перейти к родственникам – у него не было сыновей. Али – двоюродный брат, зять, был женат на дочери Фатиме. Персы и иудеи сказали, что на него перешла благодать. Эта партия – Шия Али – шииты. Они провозгласили принцип наследственной части власти. Большая часть арабом – во время войны надо выбирать халифа, надо выбирать самого достойного. Таковым стал его соратник и друг, тесть, богатый мекканский купец – Абу Бакр. Он стал первым халифом большинства: должны жить по заповедям Мухаммада (записывались его изречения и поступки), также его житие – Сира. Все рассказы эти стали называться сборником Хадисов (случаи) – Сунна (образец). Они стали называться суннитами. Говорили о равнозначимости авторитета Корана и Сунны. 632-634гг. – годы правления Абу Бакра – вся Аравия подчинилась власти ислама. Действие войны было перенесено на территорию Сирии и Ирака. Он начал джихад – всемирное торжество ислама. После одного из сражений Мухаммад сказал: мы вернулись с малого джихада на большой. Малый джихад – война, большой – борьба с собственными недостатками. Цель их – стремление обрести мусульманский рад. Человек, который не был маджахедом, в рай не попадет. Джихад (джахада – прилагать усилие). Большой джихад выше малого джихада. К малому имеет право прибегать только в случае агрессии. Большой: джихад языка, сердца, руки – должен вестись повседневно. К малому призывает духовенство в определенных случаях. Большой джихад начинает каждый сам. Абу Бакр подавил восстания язычников, приказал собрать все записи – стали основой для Кур Ана. Сначала были хафизы (знали наизусть Коран), их 16 человек убили во время сражения. Решили записать на всякий случай. С пророком ходили иудей и зороастрист, принявшие мусульманство – привнесли свое. Абу Бакр дал необходимо предписание относительно джихада: война должна быть честной, не убивать стариков, женщин и детей. Это находилось в контрасте с хелемом (древний еврейский закон) – надо было убивать всех, чтобы не заразиться нечестием. Абу: народы не предаются заклятью. Не все следовали его приказу. Халек ибн Валет, например, захватив Дамаск, всех пленных христиан-арабов подвел ко рву, всех зарубили. Кровь их вылилась в ров – кровавый ров, кровавый канал. Омар – после Абу, он боролся с другими традициями, которые господствовали в Средней Азии. Когда мусульман выдавили из Дамаска, то они отдали все деньги, которые собрали у христиан и иудеев, жителям Дамаска это понравилось – в следующий раз они открыли ворота им. Ислам легче воспринимался народом: выполнять несложные обряды и джихад. Также направленная против богачей риторика. Ислам сулил новый справедливый мир и богатую военную добычу. Они чувствовали себя хозяевами в этом мире. Смысл похож на иудаизм. Хозяин этого мира, здесь и сейчас. В 638году Омар принял капитуляцию Иерусалима. К нему раньше обращали лицо при молитве (кибла), после предательства иудеев Мухаммад изменил на Медину. Омар помолился на руинах Храма. Омар – Амир Амимульнин (покровитель правоверных). Он был убит в 644году. Стал дядя пророка – Осман. При нем кодификация Корана. Зайд ибн Сабит – последний, кто записывал за Мухаммедом. Медина, Куфа, Дамаск и Баск (четыре копии Корана). Все остальные были изъяты и истреблены. В 656году против Османа мятеж, они убили старика, залил кровью одну из копий Корана. После гибели Османа началась война между наследниками. Мусульмане Мекки, Мадины и Ирака – партия Али. Противниками стали Амояды – род. Во главе их (поддержала их Айша) стал Муави. Айша ненавидела Али по прозаическим причинам: как-то она отстала от каравана с воином, заблудилась. Мухаммад запереживал, стал просить совета у Али, тот утешил: не ты первый, не ты последний. Это Айша запомнила Али. У Мухаммада новое откровение: Айша была оправдана, а прелюбодейство оказывается доказанным, если есть 4 свидетеля, тогда забросать камнями.

23.03.11

Род Умайя (сначала выступали против Мухаммада) сплотились вокруг Муави. Возникновение хариджитов (хариджа – отколовшиеся, вышедшие). Али сражался с Муави. Муави распорядился, чтобы на концы пик нанизали страницы Корана, Али не посмел воевать против них. Али заключил перемирие с Муави. Часть сторонников Али: кровь Османа на Муави, Али не может их прощать. Они откололись от Али, вышли из его партии. Хариджиты: нужны свободные выборы халифов – из числа алидов. В 661г. в Куфе у входа в мечеть один из них напал на Али, убил его. Шииты признают правоверным только Али, а предыдущих – незаконными узурпаторами. А сунниты признают всех четырех.

Духовная культура новообращенных мусульман вторгалась в их доктрину. Идея божества часто воспринимала пантеистический характер, некое мистическое слияние с божеством. Арабская Мекка оставалась политическим центром еще менее 30лет. Последующие – Багдад, Дамаск, Куфа – за пределами арабского мира. Новая религия для христиан, иудеев, зороастрийцев казалась плоской и не оригинальной религией. Они полагали, что смогут совмещать ислам со своими прежними верованиями при аллегорическом толковании Корана. Мусульмане стали собирать хадисы – из жизни Мухаммада. Новообращенные выступили против хадисов и сунны, создали новый сборник – Акба (сборник хадисов). Мусульмане-арабы полагали, что после смерти Мухаммада – главой должны быть выбранные. Другая партия – за наследственную передачу власти. При Османе некий ученый йеменский иудей, который стал в партии Али – Абдала-ибн-Саба. Он предложил религиозное обоснование этой идеи шиитов. В его историчности не сомнивались авторитетные авторы (Мюллер). Он утверждал, что при каждом пророке был человек, который назначался преемником (Христос – Петр, Моисей – Иисус). Духовным преемником Мухаммада был Али – на него перешла Бари – благодать. Тот, кто сделал этот Коран уставом, вернет тебя в место твоего возврата (типа вернешься в Мекку). Абдала: это о воскресении – бессмертие не только Мухаммада, но и всех его преемников. Дух Мухаммада перешел на Али – он является новым халифом. После этого многие не поддержали. Абдала собрал заговорщиков – они убили Османа. Спустя 5 лет Али также пал. Абдала: понятие ожидаемого имама. Он вернется в виде имама – вочеловечившийся дух Божий. Али вернется, чтобы восстановить справедливость. Иудейское учение о Машиах было применено к Али, поздние дополнили божественной передачи божественной искры от одного имама к другому. Абдала стал уверять, что в нем существует эта искра. Али еще вернется в этот мир в конце времен.

Последующие шииты – большинство умеренного имамата – почитали всех имамов. 12-й имам исчез бесследно в 843году – он скрытый, не умер, находится в сокрытом состоянии. Он поддерживает связь с верующими через четырех этих людей – Софира (посланец) или Баб (врата), после их смерти уже не период большого отсутствия. Период Большого отсутствия – после него вернется в день Суда, установит 1тыс. царство справедливости на земле.

У суннитов пятым халифом является Муави, у шиитов только четыре халифа, дальше – имамы. Шииты присовокупили еще одну главу (115глав – последняя – Анну Раи – Два светоча: Мухаммад и Али). Шиитов обвиняли в искажении ислама. Разделение закрепилось в обрядности и учении. Новые предания у них. С 8века все больше отдалялись друг от друга. династия Хатамидов, Буидов (932-62гг) и другие династии – недолго существовали. С 16века, когда Исмаил пришел к власти. В 1551году он завоевал Кибриз (стал шахом). Шиизм стал государственным вероисповеданием в Иране (Азербайджан, Ирак, Бахрейн).

Основные догматы являются общими: 1. Вера в Единого Бога Аллаха, 2. Вера в святость Мухаммада и Курана. 3. Вера в бессмертие души. 4. В воскресение из мертвых. 5. Рай и ад. 6. Ангелы и демоны.

Вера в Аллаха – краеугольный камень. Он един, всемогущ, у него не может быть ни сына ни дочери, правит всей вселенной. В 114суре – Един, не Рождал, не был Рожден, и нет ему подобного. У христиан – Ширк (большой грех) – приписание Богу сотоварищей. Слово Хун (будь) – только произнеся это он создал вселенную. Он может уничтожить этот мир. Бог и мир отделены непоправимой пропастью, в сущности они различны. В молитве рекомендуется не просить Аллаха, а славословить его только. Он велик – верующий не должен обращаться с просьбами. Ни один не должен усомниться в Аллахе. Сущность свою он открывает в 99 именах (56 имен Мардука). Есть имена Жестокий, Гневливый, Мстительный. Упоминаются руки, лица Аллаха – аллегория. Даже сам Мухаммад не видел лицо Аллаха. Сотворив Адама, Аллах даровал ему душу – она покидает тело в момент смерти. Аллах разделил мир на небесную, земную сферу. Небесная – 7 небес. Рай (Джанат) – Сад. Рисуется в виде сада – в состоянии вечного блаженства. Разные степени блаженства. За пределами 7 небес – трон Аллаха. Рисовались эти картины красочно и живописно. Для бедуинов рай как некий восторженный сад, где много рек, вода может быть разной. Произрастают лучшие виды растений, вино.

Могут быть скоротечные браки. Калым – на определенный срок, даже возможно на годы учебы, могут продлить его на определенное время. Дети, рожденные от этого брака, имеют права законнорожденного. У Мухаммада было много жен – этим мусульмане гордятся. В раю законные жены становятся юными. Ему предоставляются 40гурий – девственниц. Сил ему дается очень много. Для праведниц могут быть юные отроки.

Ад (Джаханна – от геены). Огненный – как постоянный огонь. Зороастрийский ад – вечный лед (страшное для них был холод – память о предках-арийцев). Мерезу у зороастрийцев – крайняя степень холода (у нас – мороз и мразь). В аду мусульман будут пребывать люди и демоны. Одни заключаются временно, другие навечно. Главные муки испытывают от огня. 7 кругов ада. По смерти человек попадает либо в ад, либо в рай – это временное состояние. Страшный суд в Коране не описан, но есть представление. Безверие охватит все человечество. В мире появятся Яджучь и Маджучь – во главе Даджяль (искуситель – антимухаммад). Сидя на огромном осле задом наперед, он будет двигаться впереди своего войска, он подчинит своей власти всю землю кроме Мекки и Медины. После 40лет его нечистого царствования он пошлет весть о гибели всего человечества, но Аллах отправит на землю Ису и Махди (имам, которого ждут шииты). Главную роль в уничтожении Даджяля – Иисусу. Два народа будут уничтожены самим Аллахом – он пошлет им червей – они заполнят им глотки. На 9лет – царство справедливости. После того, как Иса или Махди проживет всю свою жизнь, тогда раздастся звук трубы, все исчезнет. После второго звука – мертвые воскресают. Суд – Хали, Ливан, Синай и Арарат – между этими горами. Либо все люди должны пройти по мостику Сирах (из зороастризма – Чинват). Внизу – геена огненная. Для грешником он тоньше бритвы, для праведников он широк. Кто сходил в хадж, те его переезжают на спинах жертвенных животных, которые они принесли Аллаху. По другим сказаниям будет происходить судебный процесс. Помогать Аллаху будут ангелы. Он их сотворил из огня: Джибрил, Михаил, Исрахил, Азраил. Джибрил – передает повеления Аллаха. Михаил – за порядки вселенной, отвечает за погодные условия. Исрахил – держит трубу. Азраил – ангел смерти, отделяет мечом душу от тела (если праведник – то делает аккуратно). У человека есть два личных ангела – по левую и правую сторону. Один записывает добрые дела, другой – злые. Иногда добрый просит: подожди, подождем 9часов, может раскается. Ангелы Мункер и Накер – ангелы смерти, терзают, допрашивают. Есть злодей-отступник – Шайтан или Иблис (диаболис – отколовшийся). Он отказался поклонится лучшему из создания Аллаха – Адаму. Первый вариант был из глины – он был очень большой, тот постучал по пузу – звучал как горшок, не стал поклоняться. Аллах разгневался, проклял Иблиса. Иблис не мог попасть в райский сад. Змей был самым прекрасным из животных, чудесное творение Аллаха, Иблис спрятался под языком этого змея. Иблис подговорил Хаву (Еву) подговорил. Змея сделали самым ужасным. Иблис постоянно вредит людям постоянно. Действует со злыми духами – шайтанами – это одна из разновидностей джинов (земные существа) – они были созданы из огня и дыма (эта идея из иудаизма – перед шабатом создает). Часть этих джинов раскаялись, вняли проповеди Мухаммада (добрый джин и злой). Кто воспринял слово, спасутся, кто воспротивился, после Страшного суда будут сброшены в Ад.

Особое место – пророки. Сабит – Стойкий. До 128тыс. пророков. Особое место – Адам, Нух, Ибрахим, Даух, Иса, Мухаммад. Отличаются тем, что есть расуль, которые принесли ресали (послание) и те, кто ничего не оставил после себя. Аллах постоянно посылал новых пророков. Не смогли удержаться: христиане стали почитать Христа, арабы – язычники. Мухаммад – последний из пророков, печать пророчества. Его весть была последовательна и истинна. Образ Христа – второй по значимости после Мухаммада, отмечаются чудеса Христа. Он был чудесным образом зачат. У Мухаммада с чудесами плоховато. Верят в вознесение Христа, но не верят в Его распятие. Нельзя представить, что Аллах отдал на распятие такого великого пророка. Якобы Он подменил его другим, только показалось им, не распяли Его, но был вознесен на небо. Мария – единственная женщина, которая упомянута в Коране. Верят в ее святость, имя Марьям – одно из распространенных.

Все мусульманское учение пронизывает предопределение. Еще до сотворения вселенной – перо – оно описало, что будет до конца времен. Судьба любого смертного определена и неотвратима. Смерть – с дозволения Аллах. Это тесно связывается с джихадом – тот, кто умирает на тропе джихада – транзитом в рай, суждено тебе умереть. Любые другие эпизоды в жизни подчинены предопределению. Для первых мусульман это было очень важным.

Писание – Куран. Он был передан Джибрилом Мухаммаду. Копия небесного Корана, который находится с начала времен. Он сначала существовал в различных рукописях. Постепенно запись сводили воедино. Кара – читать вслух. Сура – из иудаизма – кладка кирпичей. Айят (стих) – знамение, знак. По сложной системе: сделано механически. Самая большая – корова (вторая сура). Дальше все по убыванию количества айятов. Наизусть знают ф*а*тиху (первая сура). Также малые суры 112, 113, 114. 114 – спасает от демонов, злых духов. Коран делится на две части: мединские и мекканские суры. Все они перепутаны в Коране – хронология запутана. Второе деление – на 7частей (хафт*и*к) – на 30 дж*у*зов – для богослужения. В результате работы составителей текстов получилось так, что айяты близки друг ко другу. Название сур названо с яркими сюжетами, ключевым словом. Сура Пророки – перечень пророков ислама. Люди – милость Аллаха к людям. Сам Коран написан Саджь (рифмованная проза). Мекканские более короткие, мединские – более рациональные, посвящены регламентации земной жизни мусульман. Мекканские разделяются на три части. Первая часть: Муххамед говорит о гневе Аллаха, о суде. Это как заклинания арабских колдунов. Вторая группа: Рахманские суры (Аллах называется Рахманом – милосердным). Третья – пророческая (о предшественниках Мухаммада) – основана на талмудичесих преданиях, христианских апокрифов. Мусульманское учение основывалось не только на Коране, но и на хадисах. Джихад – по свидетельству Абу Сайда (собиратель Корана): лучший джихад, когда человек говорит правду в лицо правящему тирану. Война не самое главное дело. Джихад – усилие, которое предпринимается верующим на пути Божием. Это подача милости, учение с целью познания истины, передача своего знания другим, защита бедных и обездоленных, джихад языка, сердца, руки, меча. Военный джихад: джихад как война может вестись как агрессия со стороны немусульман. Борьба за власть – чуждые дела, джихад может вестись только с целью утверждения веры в Единого Бога и во время агрессии неверных. Порохова стихотворно перевела Коран. Сура 2 190-192: Сражайся за Господне дело лишь с тем, кто борется с тобой. В основном дополнительные правила основываются на хадисах, изречениях и молчаниях Мухаммада. Было сотни тысяч хадисов – полный фальсификат, пришлось их уничтожать. Было много настоящих. Текст Корана не регламентировал жизнь общины. Возникла угроза искажения ислама, в 9-10вв. составили 6 сборников хадисов – они составили Сунну. Самый известный – Абу Абдаллаха Аль Бухари – «Альджамиас Ассахих» (достоверный сборник). Он изучил 600тыс. хадисов, признал только 7,250 хадисов. Есть описания рая и ада, книга о молитвах, подробности жизни Мухаммада. На основании Корана были созданы краткие сборники – содержат правила поведения мусульман – Фикх (мусульманское законодательство). Регулирует жизнь. В суде – Шариат (правильный путь к цели). Если по Шариату, то в рай – нормы, правила поведения. Шариат может меняться, не является незыблемым. Вак*у*фное имущество – принадлежит имаму Макди.

 Возникло 4 основных школы (Мазхаб) - суннитские: Ханифидский, Шифиидский, Малекидский, Ханбалидский. Абу Ханиф: аллегорическое толкование. Малекидский: только буквальное понимание, ничего личного, только личба (согласие богословов). Ханбалиды жесткие в обрядности, близкие к ханифидам. Шифииды близкие к шиитам. Шииты этих мазхабов не признают. Надер шах (1736-1747): чтобы ущемить шиитское духовенство, предложил их записать в Джафаридский мазхаб – объединить мусульман. Знакомство с Аристотелем, неоплатоником. Они использовали святоотеческую мысль. Они использовали библейскую мудрость. Стали формироваться разнообразные теологические школы. Под богословием понимали философские размышления (раньше – богословие как критические комментарии Писания). Богословие – Халям. Первые богословские споры в 8веке. первый вопрос – истолкование атрибутов Аллаха. Ортодоксы (буквалисты) – им противостояли Мутазелиты (мутазаля – отдаление). Они отклонялись от привычного понимания: антропоморфность следует понимать иносказательно. Невозможно истинное понимание истинного Бога. Их стали жестоко преследовать. Также вопрос о предопределение: джабариты и кадариты. Джабариты – предопределение (перо). Кадариты: человек волен делать выбор в своих поступках. Новая система богословия в 9-10вв. – Аль Ашель – великий мыслитель.

Нет одной лекции (мусульманские праздники)

04.05.11

Ислам практически никогда не сводился к обрядоверию. Суфизм – от суф (Власяница, шерсть) – в них облачались отшельники (захеры) после установления халифата. Совершение ритуалов, чтобы получить откровения от Бога. Первоначальные идеи – 10 сура Корана (друзья Бога, мусульманские святые) – достичь этого только через правила (Тарикат – дорога). Позже Тарикаты – суфийские ордена. Суфий должен был пройти несколько этапов, приобретали новые качества. Когда в состоянии Ахваль – он становился терпелив, искренен, аскет, любил Аллаха. Макамы – стоянки, он преодолевает 10тыс. завес, которые отделяют от Аллаха. 7 стадий: 1. Плотская душа – склонность к страстям, 2. Порицающая душа – состояние любви. 3. Вдохновенная душа – состояние страсти. 4. Успокоенная душа – состояние единения. 5. Удовлетворенная душа – состояние перехода. 6 принятая душа – состояние смятения. 7. Совершенная душа – состояние присутствия у Бога. Избранные суфии, которые достигли святости, становились Вали (святой), друзьями Бога. Высшая степень святости – Кутбан (полюс, ось средоточия). На Вали стоит весь мир, который они спасают своими молитвами. Фана – полное поглощение человеческого сознания, слияние с Аллахом. Покровитель их – святой Хызр (раб Аллаха). Его отождествляли с Енохом, Илией. Он знает сокровенные пути Аллаха, путешествует, совершает парадоксальные, часто жестокие поступки, но оказывается прав. Важный способ мистического совершенства – Зикр (поминание Аллаха) – славословие. Они многократно повторяют (Аллах Акбар, Аллах Хай – Аллах жив). Это повторение либо шепотом, либо вслух. Впадают в экстаз. Цель – мистическое приближение к Аллаху. Суфий должен совершенствоваться. Знак – особая одежда или заплата – Хирка. С 7-9вв. – движение одиночек, но набрало силу. Стали создаваться суфийские школы – исламский гуруизм. 2 направления: 1. Умеренное направление: трезвость в мистицизме, заниматься не только духовной практикой, но и богословием, толкованиям. 2. Крайние мистики – влияние различных гностических, индуистских идей. Не сакр (трезвость), а сукр (мистическое опьянение). Полагали, что можно достичь всего и сразу. Проповедовали концепции, которые противоречили ортодоксальному исламу. Ибн-Араби: концепция единства Аллаха и творения – пантеизм. Ибн-Араби впервые подвел итоги развития суфизма – необходимость Фана – растворения в Аллахе. Отказ от индивидуальности для соединения с высшей реальностью. Человек – образ Бога. Могила его в Дамаске – паломничество суфиев. В 11веке – ордена. Руководитель – Шайх (Муршит – старший, Пир – старец). Ученики – Мюриды. Возникала идея мистической преемственности от основателей к преемнику. Каждый из основателей воспринимает часть духовной власти одного из благочестивых халифов. Известные Тарикаты – Бекташия, Саадия, Кадирия. Саадия – один из древнейших. Саадабин Джибая. Они на практике прибегали к обряду Гус (попирание) – шейх на лошади ехал по их телам. Кадирия 12 век – Абу Кадиль. Большое влияние среди Ирака, Северной Африки: важность борьбы с иноверцами. Бекташия – 12-13 – Бекташи Ивали. Из них – Сафария (шиитская династия). Бекташи. Вероисповедание что-то из христианства (Троица: Аллах, Мухаммад и Али), из язычества. Почитали шиитских имамов. Причащение вином, сыром, хлебом, исповедь, не поощряли брак. Янычар изначально набирали из рабов (славяне, черкесы). В 1826году Бекташи в Турции были запрещены, но до сих пор существуют. Накшбандия (Каджаган) – орден, оказавший влияние – Бахаудин Накшбандин (14век). Он типа существовал раньше. От них не требовалось ограничений, не должны были бросать свое дело, наоборот должны выполнять усерднее свои обязанности (умеренный суфизм). Он оказал огромное воздействие на всю мусульманскую культуру. У суфиев была теория множественности истинности, идея бренности существования. Оказал серьезное воздействие на поэзию. Стихи Саади, Рауми, Низами, Олишер Науми. Рауми был одним из шейхов. Могли писать обо всем, а потом все объясняли аллегорически. Омар Хайям (сам написал всего 4 стиха) – сторонник Ильма (знание необходимо), а суфии – Ирма (только откровение). Якобы подлинный диван Омара поплыл на Титанике… Хочешь скрыть свой недостаток, объяви его обретенным у соседа (китайская поговорка).

В суннизме – халиф. А шиитам было труднее выработать единую систему. Обычай Такие – правило, по которому шиит, если ему грозит неприятность, может прикинуться суннитом. Этой практике следовали и сектанты. Вопрос о скрытом имаме. Шииты верят, что явится на землю один из имамов – потомков Али – Имам Макди. 12 имам – в 823 году родился, в 17лет скрылся (взят на небо). Представление о вечном божественном свете – передавался с роде Али от отца к сыну (а тому от Мухаммада). От шиитов – группа верующих – они признали последним имамом – Зайд-ибн-Аль. В 775году они возглавили мятеж, Зайд был убит, движение не прекратилось. Имамом может быть любой человек из рода Али, если он возглавит восстание, возможность нескольких имамов. В середине 8века – 6 имам лишил сына Исмаила права быть имамом (был не благочестивым), кто-то сказал, что нельзя лишать старшего сына этого – исмаилиты. Исмаилиты создали целую сеть тайных обществ, жесткая дисциплина, активная проповедь, мятежи против государства. Их учение удалялось от раннего ислама, заимствовало из кабалистики, христианских сект, гностицизма – деление на профанов и посвященных. Бахер – внутренний смысл, Захер – внешний смысл. Они повлияли на тамплиеров. Согласно им Аллах воплощает свою божественную сущность в 7 пророках: Адам, Авраам, Ной, Моисей, Иисус, Мухаммад и сын Исмаила Мухаммад. Каждый из посвященных (Натик) открывал людям истину все яснее и яснее. При них были спутники – помощники, ничего не проповедовали (у Христа – Петр). Последний натик – Мухаамад (от Исмаила) – он явится в конце времен. Коран толковался аллегорически, считалось, что Аллах понимаем как Бог-Абсолют, творит мировой разум, потом мировую душу (эманации), потом первичная материя. Семь периодов (семь натиков), семь стадий эманаций. В 969году в Египте они захватили власть – халиф Абдуиллах. Потом он присоединили многие земли – Фатимитская династия (Фатима – внучка Мухаммада). В 1017году в Сирии возник халиф Хаки – при поддержке Дарази провозгласил себя воплощением Адама, воплощением мирового разума. Верующие напали на Дарази, он сбежал. Халифа судили, последователи сказали, что появится в конце времен – Друзская общность. Исмаилиты раскалывались, появлялись новые – назариты, мусталиты. Они не объединены по-прежнему, у них отдельные религиозные центры. Агахан (живой бог) – у назаритов. Али Иллях – секта, считают Али воплощением бытия. Аллах в трех ипостасях: смысл, имя, врата. Они воплощаются в различных пророках. Они отказываются от соблюдения мусульманских обрядов, праздники у них христианские. Али и Аллах существуют нераздельно, воплощаются во всех пророках и святых. Последний – Имам Макди. В 18веке, когда европейские государства стали теснить мусульманскую империю, появились новые сектантские учения. Важнейшие – ваххабизм. Ибн-Тамия – 13век: надо бороться против беда (нововведения). В 1730году – появился новый проповедник Мухаммад Ибн-Абдуль Ваххаб. Приверженцы стремились к упрощению религии, почитать только Коран, хадисы при первых 4-х халифов, отрицали святых, запрещено молиться Мухаммеду, требования Корана соблюдать. Саудовская Аравия – ваххабизм. Было множество паломничеств, стали забывать о Хадже – надо убрать всех святых, чтобы паломники ходили в Мекку и Медину. Пропагадировался Джихад. Мир ислама и мир войны. Дар ислам. Дар усух – немусульманские правители, но мусульман не притесняют. Дар Ульхар – где запрещают мусульман – мир войны. 1797-1818гг. (?) – ваххабитам удалось создать собственное государство – в дальнейшем превратилось в Саудовскую Аравию.

Бабиты и Бахаиты (секты) исповедовали новую религию. Бабизм – Саид Али Мухаммад Ширази – провозгласил себя Бабой (дверь) в мае 1844года – посредник между людьми и последним имамом. Составил Баян – изложение, откровение. Сжигали Коран. Общество развивается по спирали. Каждому времени необходим новый пророк. Аллегорическое толкование рая и ада, страшного суда (день смены эпох). Коран и Шариат уже устарели. В 1848году баббиты подняли восстание, через 5 лет с ними покончили. Вождя казнили в 1850году, после этого еще больше обозлились. Хусайн Али Ури объявил себя наследником Бабы – Баха Ала (Блеск Аллаха). Стал воплощением божества. Он заявил, что Баб для него – предтеча. Обвинили на жизнь монарха, сидел в тюрьме, всех казнили. Но он был племянником великого визиря, его выгородили, он уехал в Багдад, потом в Стамбул. Стали распространять листовки – восстание. У них произошел раскол, его опять посадили в тюрьму, умер в 1892году, передал правление старшему сыну Абу Бдаха, раскол: младший сын не узнал. В 1957году скончался правнук Баха Улы, перешли к коллегиальному управлению. 7млн. бахаитов в мире, по географической распространенности второе место в мире после христианства. Баха Ула отменил большинство мусульманских традиций и обычай. Бахаизм должен был стать религией, которая объединяет все религии мира. Объединение всего человечества, установление всеобщего равенства. С 1893года на Американском континенте – типа ключик для открытия мусульманских богатств. Толстой страстно увлекался бахаизмом. Бахаитов стало много в Иране, их использовали великие державы как свою пятую колонну. Россия видела сначала мостик между исламом и христианством. Они использовали российское влияние в своих интересах. Кружки в столицах. Тургенев был знаком с идеями бахаизма. Познакомились духоборы – Веринин. Толстой изучал православие под руководством московского раввина, это привело к универсализму.

Число последователей ислама – более 1млрд. человек, в 35 странах подавляющее большинство. Их 22,5%. Католиков 18,5%. На рубеже 19-20вв. – их было 9,5%. В целом в современном исламе – модернисты и фундаменталисты. Мехер Баба (суфист) – также и учение, объединяют многие учения. Он заявил, что является единственным богом. Фундаментализм является более естественной формой исламской жизни. Лучше называть эти движения – радикальные. Первое движение – ваххабизм. Много религиозных движений по-разному видят этот путь. Если для одних – социальная справедливость, то для других – джихад. Признание мусульман единым народом – универсалистская идея. Идея единого мусульманского государства. Должна сочетаться светская духовная власть, должны воплощаться принципы социальной справедливости и т.д. Крайние формы принял ислам после победы в Иране. Хамени трансформировал апокалиптические представления с идеями социальной справедливости, перестройками общества. Исламская революция 1979года – теократическая республика. Власть в руках шиитского духовенства. Процессы исламизации. Нападки на Иран со стороны ваххабитов и суннитов. Сунниты уважают Хамени, но не все его идеи принимают. Стремление к радикальным методам борьбы – экстремизм (как политическая программа). НРП – неправительственные религиозно-политические организации. Некоторые мирно уживаются с государством, другие проповедуют повстанчество. Самое известное – Ихванисты (Ихван имусульму) – братья-мусульмане – Хасан (22года) основатель. Есть и хизбалла – шиитская организация, партия Аллаха. Нередко служат лишь лозунгами. Ислам начинают воспринимать не более чем средство национальной самоидентификации. Идея Халифата – великого мусульманского государства. Ислам усиливается с разделом современного мира – благополучный север и отдельная часть. Массовая культура разъедает их культуру. Проблема ислама больше зависит от того, насколько верующие мусульмане ориентированы на внешние проявления, чем на состояние души. Ислам – не только религия, но и смысл, образ жизни. Последователям ислама в будущем придется сосредоточиться на чисто богословских вопросах, а не на бытовых. Современные мусульмане в случае победы стремятся к тотальному контролю над обществом, вступают в конфликт с другими мусульманами. Потенциал к развитию современного ислама очень велик. Возможно появление исламского демократии. Мусульманская демократия будет отличаться. Выборы, референдумы, сменяемые правительства, сближение в правах все это будет очень долго соседствовать с религиозными традициями.

Ислам универсален, космополитичен, принимает всех, дает иллюзию на то, что делает человека владыкой мира. Мусульмане внутри общества формально равноправны, имеют право владычества над неверными. Каждый формально хозяин над трудом и имуществом неверных. Джизя – подушная подать с неверных. Мусульманин царствует в мире с Аллахом. Это прельщает. Фанатизм и фатализм делают их менее трусливыми. Всякая идея подкрепляется благами. Упростив до крайности веру, связав человека с Аллахом безусловной покорностью, Мухаммад создал могущественное орудие в руках своих преемников. Бедность духовного содержания, податливость влияния, поэтому ислам не един, у каждого есть свои представления. Есть понятие экзетеризма и эзотеризма ислама. Бог ислама – личность. Но для большинства мусульман это не однозначно. Масса толков, конфессий по-разному воспринимают саму личность Аллаха. Множество домашних мечетей – масса проповедников, претендуют на истину. Часто убивают друг друга. все эти домашние мечети – будущая база для создания новых неправительственных организаций. Хизбат-Акрир – в России. Они находятся в оппозиции существующей структуре. Сам ислам – как религия земного господства. Царство небесное им не понятно, с имамом Макди – 1тыс. царство всеобщего благоденствия на земле. Попытка строительства земного рая становится реальным воплощением. Каддафи – основатель зеленого социализма.